J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4 http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364

NILAI KARAKTER TRADISI HAJAT BUMI PADA MASYARAKAT DUSUN CARIU KECAMATAN
SUKADANA - CIAMIS

Rina Wahyunita *, Yeni Wijayanti 2, Egi Nurholis 3
1.2.3 Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh, JL. R.E. Martadinata No. 150 Ciamis, Indonesia
Email Koresponden: rinawahyunita1 @gmail.com’
Email Penulis: yeniunigal@unigal.ac.id 2, eginurholis@unigal.ac.id 3

ABSTRACT

This study aims to reveal the character values contained in the Hajat Bumi tradition in Cariu Hamlet, Sukadana Village,
Sukadana District, Ciamis Regency. This tradition is a local cultural heritage that is carried out every Muharam month on
Monday or Thursday Kliwon as a form of gratitude for the produce of the earth and respect for ancestors. The study used
a historical qualitative method with the stages of topic selection, source collection, verification, interpretation, and
writing/historiography. Data collection techniques were carried out through observation, interviews, documentation, and
literature studies. The results of the study showed that the Hajat Bumi tradition not only functions as a traditional ritual,
but also as a vehicle for the formation and strengthening of community character values. The process of implementing
Hajat Bumi consists of three stages: preparation, implementation, and closing. Each stage contains character values
such as religiosity (joint prayer, respect for ancestors), mutual cooperation (preparation and implementation of events),
responsibility (task management), tolerance and togetherness (participation across ages and backgrounds), as well as
love for the homeland and environmental concern (maintenance of sacred graves and the surrounding environment). In
addition, this activity is also a medium for preserving culture, strengthening social solidarity, and strengthening
intergenerational relationships. Thus, this tradition has a significant contribution to character education based on local
wisdom and cultural preservation amidst the challenges of modernization.

Keywords: Hajat Bumi, Character Values, Tradition

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap nilai-nilai karakter yang terkandung dalam tradisi Hajat Bumi di Dusun Cariu,
Desa Sukadana, Kecamatan Sukadana, Kabupaten Ciamis. Tradisi ini merupakan warisan budaya lokal yang
dilaksanakan setiap bulan Muharam pada hari Senin atau Kamis Kliwon sebagai bentuk rasa syukur atas hasil bumi dan
penghormatan terhadap leluhur. Penelitian menggunakan metode kualitatif historis dengan tahapan pemilihan topik,
pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi, dan penulisan/historiografi. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
observasi, wawancara, dokumentasi, dan studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Hajat Bumi tidak
hanya berfungsi sebagai ritual adat, tetapi juga menjadi wahana pembentukan dan penguatan nilai-nilai karakter
masyarakat. Proses pelaksanaan Hajat Bumi terdiri dari tiga tahapan: persiapan, pelaksanaan, dan penutupan. Setiap
tahapan mengandung nilai-nilai karakter seperti religiusitas (doa bersama, penghormatan leluhur), gotong royong
(persiapan dan pelaksanaan acara), tanggung jawab (pengelolaan tugas), toleransi dan kebersamaan (partisipasi lintas
usia dan latar belakang), serta cinta tanah air dan kepedulian lingkungan (perawatan makam keramat dan lingkungan
sekitar). Selain itu, kegiatan ini juga menjadi media pelestarian budaya, memperkuat solidaritas sosial, dan mempererat
hubungan antargenerasi. Dengan demikian, tradisi ini memiliki kontribusi signifikan dalam pendidikan karakter berbasis
kearifan lokal dan pelestarian budaya di tengah tantangan modernisasi.

Kata Kunci: Hajat Bumi, Nilai Karakter, Tradisi

Cara sitasi: Wahyunita, R., Wijayanti, Y., & Nurholis, E. (2025). Nilai Karakter Tradisi Hajat Bumi Pada Masyarakat
Dusun Cariu Kecamatan Sukadana - Ciamis. J-KIP (Jurnal Keguruan dan llmu Pendidikan) , 7 (1), 72-90.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 72



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:rinawahyunita1@gmail.com1*

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

PENDAHULUAN

Kesadaran akan pentingnya pengembangan karakter dalam membangun sumber daya
manusia semakin meningkat dewasa ini. Berbagai penelitian dan bukti empiris menunjukkan bahwa
negara-negara maju umumnya memiliki karakter bangsa yang kokoh. Nilai-nilai karakter tersebut
bersumber dari kekayaan budaya yang sesuai dengan identitas lokal masyarakat (kearifan lokal),
bukan hasil adopsi dari budaya asing yang belum tentu cocok dengan kepribadian bangsa tersebut.
Fakta-fakta menunjukkan bahwa kemajuan suatu bangsa tidak dapat dipisahkan dari unsur
kebudayaan yang sesuai dengan karakter masyarakatnya. Budaya yang tumbuh dari kearifan lokal
bukanlah penghalang bagi kemajuan di era globalisasi, melainkan menjadi filter budaya dan
kekuatan transformasi yang sangat berperan dalam mendorong kejayaan bangsa (Wagiran, 2013).

Pembentukan karakter suatu bangsa memerlukan proses yang panjang dan tidak dapat
dilakukan secara instan. Proses pembentukannya memerlukan waktu, konsistensi, dan pembiasaan
yang terus-menerus. Karakter yang kuat harus dibangun melalui pelatihan berkelanjutan dan
seimbang demi mencapai kualitas yang ideal. Oleh sebab itu, pemerintah menetapkan Peraturan
Presiden No. 87 Tahun 2017 yang memuat 18 nilai karakter utama yang harus ditanamkan dalam
diri setiap individu, baik di lingkungan pendidikan, keluarga, maupun masyarakat. Nilai-nilai tersebut
antara lain: religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu,
semangat kebangsaan, cinta tanah air, menghargai prestasi, komunikatif, cinta damai, gemar
membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, dan tanggung jawab (Peraturan Presiden Republik
Indonesia Nomor 87 Tahun 2017 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter, 2017). Nilai-nilai ini
dianggap sebagai fondasi moral yang penting untuk diterapkan dalam kehidupan sehari-hari guna
memperkuat integritas bangsa (Kusnoto, 2017).

Secara konseptual, banyak pihak menyetujui bahwa 18 nilai karakter tersebut merupakan
nilai-nilai penting yang harus diinternalisasi di seluruh lapisan masyarakat (Herdiana et al., 2021).
Masyarakat sendiri adalah kelompok individu yang hidup bersama dalam suatu wilayah, bekerja
sama, dan mengikuti norma atau kebiasaan yang disepakati. Mereka saling berinteraksi dan
mendukung satu sama lain untuk mencapai tujuan bersama, seperti menjaga ketertiban, memenuhi
kebutuhan hidup, dan melestarikan tradisi serta budaya yang diwariskan dari generasi ke generasi
(Prasetyo & Irwansyah, 2020).

Saat ini, masyarakat semakin menjauh dari nilai-nilai yang berakar pada kearifan lokal
karena dianggap kurang relevan dengan tuntutan kehidupan modern maupun masa depan. Padahal,
kearifan lokal memiliki peran penting sebagai identitas dan ciri khas suatu komunitas yang
membedakannya dari masyarakat lain. Nilai-nilai tersebut mencerminkan cara hidup, pemikiran, dan
pandangan masyarakat yang terbentuk melalui proses panjang interaksi dengan lingkungan dan
pengalaman historis (Wijayanti et al., 2025).

Setiap masyarakat memiliki kebudayaannya sendiri, namun proses perkembangan budaya
di tiap kelompok berlangsung secara berbeda, disesuaikan dengan cara mereka memenuhi
kebutuhan hidup. Sebagian budaya dipandang lebih ideal karena mampu beradaptasi dengan
dinamika zaman dan memberikan solusi yang efektif bagi masyarakatnya. Namun, tantangan global
seperti eksploitasi sumber daya alam secara masif dan dominasi kapitalisme kerap mengancam
keberlanjutan budaya-budaya tradisional. Kekuatan modal kerap dijadikan alat untuk
mengeksploitasi alam tanpa memperhatikan dampaknya terhadap nilai-nilai budaya dan
kemanusiaan. Akibatnya, nilai-nilai budaya yang menjaga keseimbangan antara manusia dan alam
bisa terkikis. Kendati demikian, budaya tetap memiliki potensi besar dalam membentuk peradaban
yang lebih baik. Ketika manusia mampu menata ulang kehidupannya berdasarkan nilai-nilai luhur,
khususnya yang bersumber dari prinsip ketuhanan, maka budaya dapat menjadi kekuatan
penggerak yang membawa perubahan positif dan bermakna. Budaya yang dibangun atas dasar
spiritualitas, moralitas, dan keadilan sosial mampu melampaui sekadar pencapaian materi,
menciptakan kehidupan yang lebih seimbang, bermakna, dan berkelanjutan (Hastuti & Supriyadi,
2020).

73 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

Keberagaman budaya yang dimiliki Indonesia merupakan bagian esensial dari identitas
nasional, baik pada tingkat individu maupun dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai luhur yang
terkandung dalam keragaman budaya ini tidak hanya memperkuat semangat kebangsaan, tetapi
juga menjadi aset sosial yang sangat penting. Aset tersebut perlu terus diwariskan, dipahami, dan
diterapkan sesuai dengan dinamika sosial yang terus berkembang di Indonesia. Meski demikian,
muncul tantangan besar karena budaya dan nilai-nilai tersebut belum sepenuhnya berhasil
membentuk karakter kewarganegaraan yang ideal. Fenomena menurunnya moralitas, kejujuran,
solidaritas, serta semangat gotong royong menjadi cermin dari krisis karakter yang kini dihadapi
masyarakat.

Untuk mengatasi persoalan ini, penguatan pendidikan karakter menjadi sangat krusial.
Pendidikan karakter berperan sebagai fondasi dalam membangun jati diri bangsa, terlebih di tengah
ancaman krisis moral yang meluas di berbagai kalangan. Dalam konteks ini, penting untuk mengkaji
kembali nilai-nilai budaya lokal atau kearifan lokal. Nilai-nilai ini pada awalnya bersifat sakral, namun
seiring waktu berkembang menjadi pedoman hidup yang juga mencakup dimensi kehidupan sehari-
hari (Aini et al., 2024).

Kearifan lokal merefleksikan cara pandang, kebijaksanaan, serta praktik-praktik sosial yang
lahir dari pengalaman dan tradisi masyarakat (Aini et al., 2024). Tradisi sendiri merupakan warisan
yang diteruskan antar generasi dan tumbuh melalui interaksi antar komunitas, menciptakan
kebiasaan kolektif (Adibah, 2015). Tradisi bukan sesuatu yang statis, melainkan bersifat dinamis dan
dapat menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman. Tradisi merupakan hasil sintesis dari pola
kehidupan yang terus mengalami perubahan (Sudirana, 2019). Tradisi juga menjadi bagian dari adat
yang diwariskan oleh leluhur dan masih dipraktikkan oleh masyarakat masa kini (Sugono, 2008).

Setiap daerah di Indonesia memiliki tradisi khas yang membedakannya dari daerah lain. Di
Jawa Barat, khususnya di Kabupaten Ciamis, terdapat berbagai kekayaan budaya baik yang bersifat
tangible (berwujud) maupun intangible (tak berwujud). Agar warisan budaya ini tetap lestari sebagai
kekayaan budaya daerah, maka perlu dilindungi dan dikembangkan secara berkelanjutan (Ratih,
2019). Salah satu wilayah di Ciamis yang memiliki warisan budaya tak benda adalah Kecamatan
Sukadana, yang dikenal dengan tradisi Hajat Bumi.

Hajat Bumi merupakan upacara adat yang dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Cariu,
Kecamatan Sukadana. Tradisi ini telah menjadi bagian dari budaya masyarakat agraris sejak lama
(Pretty, 2013; Boserup, 2014; Sudarto et al., 2024a). Hajat Bumi bertujuan sebagai ungkapan syukur
kepada Tuhan atas hasil panen. Tujuan lainnya adalah sebagai bentuk penghormatan kepada
leluhur serta permohonan agar dijauhkan dari marabahaya. Biasanya, Hajat Bumi diselenggarakan
setelah masa panen sebagai bentuk rasa syukur. Tradisi ini mengandung makna vertikal dan
horizontal, yaitu sebagai bentuk hubungan antara manusia dengan Tuhan dan manusia dengan
sesama. Hajat Bumi merepresentasikan kearifan lokal dalam wujud syukur kepada Tuhan dan
penghormatan kepada para leluhur (Herawati, 2021).

Secara khusus, Hajat Bumi Cariu diadakan pada bulan Muharam, tepatnya pada hari
Senin atau Kamis Kliwon, yang menurut pandangan kosmologis masyarakat Sunda dianggap
sebagai hari yang baik. Namun, karena keterbatasan sumber daya masyarakat saat ini,
pelaksanaannya hanya dilakukan dua tahun sekali. Tradisi ini bertujuan untuk mengungkapkan rasa
syukur terhadap hasil bumi. Dalam perkembangannya Hajat Bumi ini mengalami perubahan menjadi
sarana pelestarian budaya dengan tidak meninggalkan unsur sakralnya (Fauzi, 2023).

Sebagian besar penelitian mengenai tradisi Hajat Bumi cenderung berfokus pada aspek
historis, makna ritual, kearifan lokal, serta dimensi religiusitas yang terkandung di dalamnya (Sudarto
et al., 2024b; Alfarizi et al., 2025; Maulana et al., 2025). Kajian-kajian tersebut umumnya
menempatkan Hajat Bumi sebagai bentuk local wisdom yang berfungsi menjaga harmoni antara
manusia, alam, dan Sang Pencipta, sebagaimana ditegaskan oleh Geertz (1960) bahwa ritual
tradisional Jawa berperan sebagai mekanisme integratif sosial-budaya. Penelitian tentang nilai

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 74



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

karakter memang telah dilakukan, namun masih terbatas pada nilai tertentu—misalnya nilai gotong
royong, religius, atau solidaritas—tanpa menggunakan kerangka konseptual yang komprehensif.
Padahal, pedoman Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan menetapkan 18 nilai karakter yang tercantum dalam Peraturan Presiden Nomor 87
Tahun 2017 sebagai dasar acuan analitis yang lebih sistematis.

Dalam konteks inilah penelitian ini menawarkan kebaruan. Pertama, kajian ini menganalisis
nilai-nilai karakter dalam tradisi Hajat Bumi Cariu secara menyeluruh berdasarkan 18 nilai karakter
nasional, sehingga menghasilkan pemetaan karakter yang lebih komprehensif. Kebaruan tersebut
semakin menonjol ketika dibandingkan dengan penelitian pada tradisi serupa di daerah lain, seperti
Hajat Bumi di Kuningan (Suharyanto, 2019) yang lebih menekankan unsur religius dan komunal,
Seren Taun di Cigugur (Rosyadi & Syamsudin, 2021) yang dominan membahas identitas budaya,
atau Mapag Sri di Indramayu (Kusumawati, 2020) yang berfokus pada simbolisme agraris. Tidak
seperti studi-studi tersebut, tradisi Hajat Bumi Cariu menunjukkan integrasi nilai karakter yang lebih
luas, misalnya penguatan nilai kerja keras melalui prosesi persiapan ritual, nilai demokratis dalam
musyawarah adat, serta nilai tanggung jawab kolektif dalam pengelolaan kegiatan berbasis
komunitas. Perbandingan ini menegaskan bahwa karakteristik Hajat Bumi Cariu memiliki pola
internalisasi karakter yang distingtif, bukan sekadar repetisi dari praktik budaya Sunda pada
umumnya. Selain itu, fokus penelitian pada masyarakat Dusun Cariu, Kecamatan Sukadana,
Kabupaten Ciamis semakin menguatkan kontribusi ilmiah karena wilayah ini relatif jarang menjadi
objek kajian dari perspektif pengembangan karakter bangsa. Dengan demikian, penelitian ini tidak
hanya memperluas khazanah kajian antropologi pendidikan, tetapi juga memberikan rujukan empiris
yang relevan bagi implementasi pendidikan karakter berbasis budaya lokal di lingkungan sekolah
maupun komunitas.

Tradisi Hajat Bumi Cariu mengandung nilai-nilai karakter yang penting, namun sebagian
masyarakat belum memahami makna luhur yang terkandung di dalamnya. Padahal, nilai-nilai
tersebut dapat menjadi sarana pendidikan karakter yang relevan dan dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari untuk memperkuat pembentukan karakter generasi muda. Berdasarkan
kondisi tersebut, peneliti merasa penting untuk mengkaji lebih dalam tradisi Hajat Bumi Cariu. Oleh
karena itu, penelitian ini dituangkan dalam sebuah karya berjudul “Nilai-Nilai Karakter Tradisi Hajat
Bumi pada Masyarakat Dusun Cariu Kecamatan Sukadana Kabupaten Ciamis”.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode historis dengan pendekatan kualitatif yang
dikombinasikan dengan teknik-teknik penelitian etnografis. Penggunaan metode historis dipilih
bukan semata-mata untuk merekonstruksi peristiwa masa lalu, tetapi untuk menelusuri kontinuitas,
transformasi, dan makna kultural dari tradisi Hajat Bumi dalam jangka panjang. Hal ini selaras
dengan pandangan Kuntowijoyo (2018) bahwa sejarah tidak hanya merekam kronologi peristiwa,
tetapi juga menginterpretasikan struktur makna budaya yang hidup dalam masyarakat. Dengan
demikian, metode ini relevan digunakan untuk mengungkap dimensi historis tradisi yang masih
dipraktikkan hingga kini, terutama dalam konteks kajian antropologi sejarah (historical anthropology),
sebagaimana ditegaskan oleh Burke (2008) bahwa pendekatan historis dapat memperkaya analisis
etnografis ketika objek kajian terkait praktik budaya yang memiliki akar sejarah.

Prosedur penelitian mengikuti lima tahapan metode sejarah menurut Kuntowijoyo (2018),
yaitu: (1) penentuan topik, (2) pengumpulan sumber, (3) verifikasi atau kritik eksternal dan internal
untuk menilai keaslian, kredibilitas, dan reliabilitas sumber, (4) interpretasi melalui proses analisis
dan sintesis, serta (5) penulisan hasil penelitian. Pada tahap verifikasi, kritik eksternal digunakan
untuk menguji autentisitas dokumen dan catatan lokal, sedangkan kritik internal digunakan untuk
menilai keakuratan isi, konsistensi narasi, dan kemungkinan bias dalam sumber lisan maupun
tertulis (Gottschalk, 1983). Teknik triangulasi sumber juga diterapkan untuk meningkatkan validitas
data, termasuk triangulasi antar-narasumber, antar-teknik, serta triangulasi waktu untuk mengecek

75 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbaqgiSerupa 4. 0 Internasional. |l G



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

konsistensi informasi mengenai pelaksanaan dan perubahan tradisi Hajat Bumi dari berbagai
perspektif.

Teknik pengumpulan data meliputi studi dokumentasi, observasi partisipatif, dan wawancara
mendalam. Kriteria pemilihan informan ditentukan secara purposive, mencakup tokoh adat, panitia
pelaksana Hajat Bumi, tokoh agama, serta warga senior yang memiliki pengetahuan historis
mengenai perkembangan tradisi tersebut. Selain itu, informan tambahan dipilih melalui teknik
snowball untuk memperoleh narasi yang lebih kaya dan mendalam. Dalam penelitian ini, sebanyak
12 narasumber diwawancarai, masing-masing dengan durasi 45-90 menit, bergantung pada
kedalaman informasi dan posisi sosial narasumber dalam komunitas. Wawancara direkam (dengan
persetujuan) dan kemudian ditranskripsikan untuk dianalisis lebih lanjut menggunakan teknik coding
tematik sebagaimana disarankan dalam penelitian kualitatif (Creswell, 2013).

Penelitian dilaksanakan di Dusun Cariu, Desa Sukadana, Kecamatan Sukadana, Kabupaten
Ciamis. Subjek penelitian adalah masyarakat Dusun Cariu, sementara objek penelitian adalah tradisi
Hajat Bumi yang masih dilaksanakan secara turun-temurun. Melalui perpaduan metode sejarah dan
pendekatan etnografis, penelitian ini berupaya menangkap dinamika historis sekaligus makna sosio-
kultural tradisi tersebut, sehingga temuan yang dihasilkan tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga
interpretatif dan analitis..

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hajat dalam bahasa Sunda memiliki makna mengumpulkan dan merawat. Yang
dikumpulkan dan dirawat adalah masyarakat serta hasil bumi yang mereka peroleh (Wardah, 2017).
Dalam konteks budaya Sunda, istilah "hajat" sering kali dikaitkan dengan berbagai kegiatan sosial
dan tradisional, seperti hajatan atau selamatan, yang melibatkan masyarakat dalam suatu acara
tertentu, baik yang bersifat religius maupun adat.

Sementara itu dalam penelitian lain, (Fauzi, 2023) menyatakan bahwa kata "hajat" berasal
dari serapan bahasa Arab yang berarti kebutuhan atau sesuatu yang diperlukan. Dalam bahasa
Arab, kata "hajah" (4als) merujuk pada suatu keperluan yang harus dipenuhi, baik secara fisik
maupun spiritual. Oleh karena itu, makna hajat dalam bahasa Sunda dan serapan dari bahasa Arab
memiliki keterkaitan, yakni mengacu pada sesuatu yang penting atau dibutuhkan oleh individu
maupun kelompok masyarakat.

Dalam praktik kehidupan sehari-hari, istilah "hajat" dalam budaya Sunda dapat merujuk
pada berbagai aspek kehidupan, seperti Hajat Bumi yang merupakan tradisi untuk menghormati
hasil panen dan alam, atau hajat pribadi yang berkaitan dengan keinginan atau kebutuhan
seseorang dalam mencapai tujuan tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa konsep hajat dalam
masyarakat Sunda tidak hanya sekadar kebutuhan fisik, tetapi juga mencerminkan nilai sosial,
budaya, dan spiritual yang dijunjung tinggi.

Hajat Bumi adalah sebuah pesta rakyat yang sudah ada sejak ratusan tahun yang lalu
(kurang lebih 500 tahun yang lalu) sejak era Pajajaran, namun saat itu namanya “ngaruwat” karena
istilah Hajat Bumi ada setelah adanya pengaruh Islam yaitu “hajat” yang berarti butuh/kebutuhan
(Fauzi, 2023). Islam mulai masuk ke wilayah Tatar Sunda pada tahun 1511 M melalui para
pedagang Muslim yang berasal dari Malaka. Namun, penyebaran Islam secara lebih luas di wilayah
Jawa Barat dilakukan oleh Sunan Gunung Jati. Beliau datang ke wilayah Sunda Kelapa yang pada
saat itu masih berada di bawah kekuasaan Hindu dari Kerajaan Pajajaran untuk menyebarkan
ajaran Islam. Sementara itu, sebagian besar wilayah Nusantara saat itu telah berada di bawah
kekuasaan Kesultanan Demak (Hakim et al., 2023).

Berdasarkan cerita rakyat, tradisi ini berawal dari masa Prabu Sirnaraja (Guru Gantangan),
seorang tokoh yang membuka lahan di wilayah Cariu. Pada masa pemerintahannya, terjadi sebuah
tragedi besar akibat pertunjukan seni, yang membuat Prabu Sirmnaraja melarang hiburan yang

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 76



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

berbentuk lakon seperti wayang dan pantun. Sebagai gantinya, seni Ronggeng digunakan dalam
upacara ruwatan untuk memohon keselamatan dan menghindari kejadian serupa di masa depan.

Seiring waktu, tradisi ini terus berkembang, terutama di bawah kepemimpinan Eyang
Candradirana, kepala desa pertama setelah Cariu menjadi bagian dari Kerajaan Pajajaran. Pada
masa kepemimpinannya, Hajat Bumi mulai menjadi bagian dari ritual tahunan yang bertujuan untuk
mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan atas hasil bumi serta memohon berkah dan
keselamatan bagi masyarakat.

Setelah kepemimpinan Eyang Candradirana, Cariu mengalami berbagai perubahan
administrasi, terutama setelah masuknya pengaruh kolonial dan modernisasi. Namun, meskipun
mengalami berbagai tantangan, Hajat Bumi tetap dilestarikan oleh para pemimpin berikutnya. Tradisi
ini tetap menjadi bagian penting dari kehidupan masyarakat, tidak hanya sebagai bentuk
penghormatan terhadap leluhur, tetapi juga sebagai simbol kebersamaan dan identitas budaya yang
terus dijaga hingga kini (Darsim, wawancara 5 Maret 2025).

Hajat Bumi Cariu dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Cariu, Desa Sukadana, Kecamatan
Sukadana, Kabupaten Ciamis, Jawa Barat. Masyarakat Dusun Cariu menjadi penyelenggara
sekaligus penikmat Hajat Bumi tersebut, mulai dari anak-anak hingga kaum lansia berpartisipasi
dalam penyelenggaraannya. Acara tersebut dilaksanakan dua tahun sekali tiap bulan Muharam
tepatnya pada hari antara Senin atau Kamis kliwon. Awalnya, Hajat Bumi dilaksanakan satu tahun
sekali, namun karena keterbatasan kemampuan masyarakat sekarang Hajat Bumi dilaksanakan dua
tahun sekali (Fauzi, wawancara 31 Desember 2022).

Hajat Bumi merupakan kebiasaan leluhur zaman dahulu, semakin kesini dalam pelaksanaan
Hajat Bumi ini disesuaikan dengan perkembangan zaman. Orang-orang zaman dahulu dalam
pelaksanaan Hajat Bumi ada ritual menggotong kursi kosong yang dilakukan dari Situs
Candradirana ke lokasi kegiatan Hajat Bumi. Setelah adanya kemajuan zaman sehingga bidang
agama dan akidah orang meningkat, hal-hal semacam itu sudah tidak dibesar-besarkan bahkan
dihilangkan. Namun, dalam pelaksanaan Hajat Bumi sekarang ada penambahan seperti doa
bersama dan tawasulan. Jadi, apabila berbicara mengenai keasliannya tentu saja sudah banyak
perubahan karena disesuaikan juga dengan kondisi masyarakat (Aditya, wawancara 31 Desember
2022).

Kini, Hajat Bumi Cariu telah ditetapkan sebagai Warisan Budaya Tak Benda (WBTB) tingkat
nasional pada tahun 2024, sebuah pengakuan yang membanggakan bagi masyarakat Cariu dan
sekitarnya. Dengan status ini, tradisi Hajat Bumi semakin diakui sebagai bagian penting dari
kekayaan budaya Indonesia yang harus terus dijaga dan diwariskan ke generasi mendatang (Yayat,
wawancara 9 Januari 2025).

1. Proses Pelaksanaan Tradisi Hajat Bumi di Dusun Cariu
Pelaksanaan tradisi Hajat Bumi Cariu diawali dengan tahap ngarubung atau persiapan,
yang mencerminkan kuatnya semangat kolektivitas dan nilai-nilai karakter masyarakat.
Berdasarkan hasil pengamatan dan wawancara, tahap persiapan melibatkan serangkaian
aktivitas yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga memuat muatan nilai sosial, budaya, dan
spiritual.
a. Persiapan Tradisi Hajat Bumi
1)  Rapat persiapan
Rapat persiapan menjadi langkah awal yang fundamental dalam pelaksanaan
Hajat Bumi. Bertempat di Balai Dusun Cariu dan rumah sesepuh, rapat ini melibatkan
berbagai elemen masyarakat mulai dari aparatur desa, tokoh masyarakat, pemuda,
hingga para sesepuh. Keterlibatan lintas generasi dan golongan ini mencerminkan
penerapan nilai-nilai karakter seperti gotong royong, tanggung jawab, dan penghargaan
terhadap keberagaman, sebagaimana ditegaskan dalam kebijakan nasional tentang
Penguatan Pendidikan Karakter (Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 87
Tahun 2017 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter, 2017).

77 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbaqgiSerupa 4. 0 Internasional. |l G



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

Persiapan lokasi kegiatan

Pemilihan dan pembersihan lokasi kegiatan Hajat Bumi menunjukkan
penghormatan masyarakat terhadap ruang publik dan nilai spiritual yang melekat pada
situs keramat. Kerja bakti untuk membersihkan lapangan, memangkas semak, dan
memperbaiki fasilitas mencerminkan nilai kerja sama, kepedulian terhadap lingkungan,
serta tanggung jawab sosial.
Persiapan anggaran kegiatan

Pengelolaan dana untuk Hajat Bumi bersifat partisipatif dan kolaboratif,
melibatkan sumber swadaya masyarakat, APBDes, serta donasi dari instansi dan
pelaku usaha lokal. Sistem perelek atau sumbangan sukarela menjadi simbol
kesadaran kolektif dan solidaritas sosial yang tinggi dalam masyarakat Cariu. Selain itu,
dukungan pemerintah desa menunjukkan adanya sinergi antara pelestarian budaya
lokal dengan kebijakan pembangunan desa, memperkuat keberlanjutan tradisi ini di
tengah perubahan zaman.
Pemungutan perelek dan beras

Kegiatan pemungutan perelek dan beras dari rumah ke rumah merupakan
bentuk nyata praktik solidaritas sosial. Warga diberikan kebebasan untuk berkontribusi
sesuai kemampuannya, memperlihatkan nilai kesetaraan dan penghargaan terhadap
setiap individu, tanpa memandang besar kecilnya kontribusi.
Tutunggulan

=3

Gambar 1. Tutunggulan
Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2022

Tutunggulan merupakan tradisi musikal khas Sunda yang dilakukan dengan
menabuh alu ke lesung secara berirama. Dalam konteks Hajat Bumi, tutunggulan
bukan sekadar hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai media komunikasi sosial untuk
memberitahukan masyarakat tentang akan diselenggarakannya hajatan. Tutunggulan
ini menguatkan rasa kekompakan dan memperkuat semangat kerja sama dalam
masyarakat. Dengan suara khas yang menggema, tutunggulan juga menandai awal
dari mobilisasi sosial, di mana warga mulai berdatangan, bergotong royong, serta
menyumbangkan tenaga dan materi.

Ngulem/nyambungan

Ngulem merupakan praktik mengundang warga untuk hadir dalam acara Hajat
Bumi, dilakukan baik secara tradisional maupun modern. Respon terhadap undangan
ini sering diikuti oleh praktik nyambungan, yakni tradisi menyumbang berupa uang atau
bahan makanan. Nyambungan memperlihatkan nilai kepedulian dan kebersamaan
sosial, serta menjadi bentuk kontribusi sukarela untuk mendukung keberlangsungan
acara. Warga dari dusun lain seperti Sukarasa, Cisadap, dan Cikancah yang ikut
nyambungan menunjukkan bahwa Hajat Bumi bukan hanya milik komunitas lokal,
melainkan juga menjadi ajang mempererat hubungan antardusun.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 78



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

79

7)

10)

11)

12)

13)

Membuat sarana prasarana

Membangun dan menghias sarana prasarana menjadi bagian penting dalam
persiapan Hajat Bumi. Keterlibatan masyarakat dalam mempercantik dan
memperlengkapi lokasi acara menunjukkan tingginya nilai gotong royong, kepedulian
terhadap estetika budaya untuk menciptakan suasana yang sakral dan meriah.
Membersihkan makam keramat

Seminggu sebelum acara, masyarakat melaksanakan pembersihan dan
tawasulan di dua situs makam keramat, yakni Makam Eyang Candradirana dan Makam
Kyai Nursalim. Tradisi ini memperlihatkan nilai religiusitas, penghormatan terhadap
sejarah lokal, serta memperkuat kesadaran akan keterhubungan antara masa lalu,
masa kini, dan masa depan.

Menyembelih hewan

Penyembelihan hewan, khususnya kambing, menjadi salah satu prosesi
penting dalam persiapan Hajat Bumi. Jika dahulu tradisi ini mengandung unsur klenik
(numbal), kini penyembelihan dilakukan sesuai syariat Islam, tanpa praktik penguburan
kepala hewan. Daging hasil penyembelihan digunakan untuk konsumsi bersama,
memperlihatkan adaptasi tradisi terhadap nilai-nilai religius yang lebih universal.
Mengolah makanan

Kegiatan pengolahan makanan menjadi simbol penting dari semangat
kebersamaan dalam Hajat Bumi. Selain memasak makanan yang akan dihias di
balandongan sebagai simbol hasil bumi, warga, khususnya ibu-ibu, juga memasak
berbagai hidangan untuk konsumsi para tamu dan panitia.

Menghias (ngahias)

Tahap akhir persiapan adalah menghias lokasi kegiatan. Gapura sebagai pintu
masuk dan balandongan sebagai pusat acara dihias dengan berbagai ornamen,
tumbuhan, dan hasil bumi. Khusus gapura dalam balandongan dibuat lebih rendah
sebagai simbol ajakan untuk bersikap rendah hati dan sederhana dalam merayakan
Hajat Bumi.

Rambangan

Sumber: Dokumentési Pribadi Tahun 2024

Rambangan merupakan salah satu elemen dekoratif khas dalam Hajat Bumi,
berupa berbagai jenis makanan yang diikat dengan janur dan digantung pada anyaman
bambu berbentuk jaring di atas balandongan. Empat kategori makanan yaitu ubi-ubian,
buah-buahan, sayuran, dan makanan olahan menjadi lambang kelimpahan hasil bumi.
Selain memperindah balandongan, rambangan juga menanamkan nilai kesyukuran,
kerja keras, dan penghargaan atas sumber daya alam yang dimiliki masyarakat.
Majang

Tahap majang juga memperlihatkan karakter kolektivitas masyarakat Cariu.
Tawasulan, tausyiah, hingga pembagian tugas memperlihatkan bagaimana masyarakat
mengintegrasikan aspek religius, sosial, dan teknis secara seimbang dalam sebuah

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

acara adat. Adanya serangkaian ritual seperti ruwatan, munah, rajah, dan numbal
semakin memperkuat pemahaman bahwa dalam budaya Sunda, kehidupan manusia
selalu dipandang sebagai bagian dari harmoni besar antara alam, manusia, dan
kekuatan ilahi.

b. Pelaksanaan Tradisi Hajat Bumi

Pelaksanaan Hajat Bumi terbagi menjadi dua sesi, yaitu siang dan malam, masing-

masing dengan rangkaian acara yang memiliki makna dan tujuan tersendiri.
1) Pelaksanaan Hajat Bumi (Siang)

a)

c)

Penyambutan tamu undangan

Setibanya di lokasi, para tamu akan disambut dengan prosesi lengser dan
payung. Lengser, yang merupakan simbol kehormatan, melambangkan kesopanan
serta penghargaan terhadap tamu. Payung yang digunakan juga memiliki makna
simbolis sebagai pelindung dan penerimaan yang hangat bagi para tamu,
menandakan bahwa mereka dihormati dan dihargai dalam acara ini. Proses
penyambutan ini bukan hanya menunjukkan keramahan, tetapi juga
menggarisbawahi pentingnya keterlibatan berbagai pihak dalam acara adat ini, baik
dari pemerintah maupun masyarakat.
Prakata panitia, dan penuturan sejarah

Setelah penyambutan, acara berlanjut dengan prakata yang disampaikan
oleh ketua panitia Hajat Bumi atau sesepuh lembur. Penuturan sejarah ini berfungsi
sebagai pengingat dan penghubung antara tradisi masa lalu dengan kehidupan
masyarakat Cariu saat ini. Melalui sejarah yang diceritakan, para peserta acara,
baik yang berasal dari dalam maupun luar Cariu, dapat memahami lebih dalam
tentang asal-usul dan nilai-nilai yang terkandung dalam Hajat Bumi, serta
bagaimana tradisi ini terus dilestarikan dan dijaga oleh masyarakat setempat.
Tutunggulan dan ngangkring

Ga‘mbér 3. ‘Tu?nggulan dan Ngangkring
Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2024

Ketika tamu mulai memasuki area acara Hajat Bumi Cariu, mereka
disambut dengan tabuhan futunggulan yang memecah keheningan dan
mengundang perhatian. Tabuhan ini berlangsung selama beberapa menit, diiringi
dengan alunan musik ngangkring. Pada saat yang bersamaan, seseorang
membacakan prolog sebagai penjelasan mengenai tujuan ngagondang, sebuah
upacara yang menjadi simbol penyambutan yang hangat dan penuh makna.
Tutunggulan dan ngangkring, meskipun merupakan dua seni yang berbeda, saling
melengkapi dan menjadi satu kesatuan yang erat dalam tradisi ini. Tutunggulan,
yang terdiri dari penumbukan lesung dengan alu, memberikan ritme yang keras dan

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 80



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

81

2)

khas, sedangkan ngangkring menambahkan dimensi musikal melalui kawih-kawih
yang dinyanyikan dengan penuh makna dan irama yang dalam.
d) Sambutan-sambutan
Setelah prosesi musik dan seni, rangkaian acara dilanjutkan dengan
sambutan-sambutan dari berbagai pejabat, termasuk Camat Sukadana, Kepala
Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Ciamis, serta Bupati atau Wakil
Bupati Ciamis. Sambutan-sambutan ini menjadi bagian dari formalitas yang
mengesahkan pelaksaan acara, sekaligus mengungkapkan apresiasi kepada
masyarakat yang terlibat serta menggarisbawahi pentingnya pelestarian budaya
dalam konteks modern.
e) Seni ibingan ronggeng
5

AR
n-tﬂ.‘ N

Gambar 4. Seni ibingan ronggeng
Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2022

Pada siang hari, pelaksanaan acara lebih dominan dengan prosesi
seremonial yang melibatkan berbagai pihak, termasuk tamu undangan dari
pemerintah dan masyarakat. Salah satu bagian yang menarik adalah seni ibingan
ronggeng. Tarian ini bukan sekadar hiburan, melainkan bagian dari upaya untuk
memperkuat ikatan sosial dan budaya di antara warga. Selain itu, adanya tradisi
memasukkan uang logam ke dalam seeng yang kemudian diberikan kepada nayaga
menunjukkan penghargaan terhadap mereka yang berperan dalam menjaga
kelangsungan seni dan budaya. Proses ini bukan hanya tentang hiburan, tetapi juga
tentang rasa syukur kepada Tuhan atas hasil bumi yang telah diberikan. Pada saat
ini, masyarakat mendapatkan kesempatan untuk bersosialisasi, berbagi
kebahagiaan, dan menjaga tradisi melalui seni.

Pelaksanaan Hajat Bumi (Malam)

Sesi malam Hajat Bumi, yang dimulai dengan upacara mapag kuncen,
menunjukkan sisi sakral dari acara ini. Rangkaian ini menjadi lambang dari perjalanan
spiritual masyarakat, yang tidak hanya mengingatkan mereka akan leluhur, tetapi juga
menghargai hubungan yang mereka jalin dengan alam dan Tuhan Yang Maha Kuasa.

Ketika rombongan mapag kuncen kembali ke desa, mereka disambut dengan
tutunggulan dan ngangkring. Kedua seni ini menjadi simbol dari harmoni antara
manusia dan alam, dengan tabuhan yang menggema dan suara kawih yang penuh
makna. Ngangkring, yang dilakukan dengan ritme tertentu, menggambarkan kerja
sama antar sesama untuk mencapai tujuan bersama, baik dalam berkarya, maupun
dalam merayakan hasil bumi.

Pada akhirnya, prosesi nyalar yang dilakukan pada malam hari menjadi simbol
dari rasa syukur masyarakat atas hasil bumi yang mereka peroleh. Makanan yang
digantung dengan janur dan diikat pada bambu menjadi simbol dari rezeki yang
diberikan oleh Sang Kuasa, dan tradisi mencabut makanan tersebut lalu
membagikannya kepada semua orang adalah ungkapan kebersamaan dan rasa
syukur. Nyalar juga dapat dipandang sebagai simbol dari pemeliharaan dan

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

3)

pengelolaan sumber daya alam yang telah berlangsung secara turun-temurun, yang
terus dijaga dengan penuh tanggung jawab.

Gambar 5. Nyalar
Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2022

Penutupan Tradisi Hajat Bumi

Setelah pelaksanaan Hajat Bumi di Cariu selesai, proses penutupan acara
dilakukan melalui musyawarah atau riungan. Kegiatan ini penting untuk mengucapkan
terima kasih atas kerja sama dan kontribusi dari seluruh panitia yang terlibat dalam
acara tersebut. Musyawarah juga menjadi momen untuk menyampaikan rincian
penggunaan anggaran yang telah dikeluarkan selama rangkaian acara, serta untuk
melakukan evaluasi terhadap jalannya acara. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun
Hajat Bumi adalah acara tradisional, terdapat upaya untuk melakukan pengelolaan
acara secara transparan dan terstruktur. Evaluasi ini juga bertujuan agar pelaksanaan
Hajat Bumi di masa depan dapat lebih baik lagi, dengan memperhatikan setiap aspek
yang perlu diperbaiki. Setelah musyawarah, acara ditutup dengan doa bersama
sebagai bentuk syukur atas kelancaran acara dan harapan agar semua kegiatan yang
telah dilaksanakan membawa manfaat bagi masyarakat. Selanjutnya, kegiatan diakhiri
dengan makan bersama, yang menggambarkan semangat kebersamaan dan
persatuan di antara warga Cariu.

Dalam upaya untuk memperluas partisipasi masyarakat, Hajat Bumi Cariu juga
dipublikasikan melalui media sosial seperti Instagram dan Facebook. Publikasi melalui
media sosial juga mencerminkan adaptasi tradisi dengan perkembangan zaman, yang
memanfaatkan teknologi untuk menjaga relevansi acara tersebut, sekaligus
mempromosikan kekayaan budaya lokal kepada masyarakat yang lebih luas. Dengan
cara ini, Hajat Bumi Cariu tidak hanya menjadi acara untuk masyarakat setempat, tetapi
juga bisa menjadi daya tarik wisata budaya yang dapat memperkenalkan kebudayaan
Cariu kepada lebih banyak orang.

Pelaksanaan tradisi Hajat Bumi Cariu yang dilaksanakan dengan penuh
perencanaan dan keterlibatan masyarakat menunjukkan betapa kuatnya ikatan antara
kebudayaan lokal dengan upaya menjaga keberlanjutan nilai-nilai sosial dan spiritual.
Melalui serangkaian kegiatan yang penuh makna, Hajat Bumi Cariu tidak hanya
berfungsi sebagai ungkapan rasa syukur atas hasil bumi, tetapi juga sebagai sarana
untuk mempererat solidaritas antarwarga serta menghormati leluhur. Kehadiran tradisi
ini di media sosial semakin memperkuat peranannya dalam melestarikan budaya lokal
dan mengajak generasi mendatang untuk ikut serta dalam menjaga dan merayakan
warisan yang telah ada.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 82



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

2. Nilai-nilai Karakter dalam Tradisi Hajat Bumi di Cariu

83

Kemendikbud telah menetapkan 18 nilai karakter dalam Perpres No. 87 Tahun 2017

yang harus ditanamkan dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Berikut adalah nilai-nilai
karakter yang tercermin dalam tradisi Hajat Bumi Cariu:

1)

Religius

Dalam konteks tradisi Hajat Bumi Cariu, nilai karakter religius tampak menonjol
sebagai manifestasi integrasi antara dimensi spiritual dan kearifan budaya lokal. Nilai
religius, menurut Lickona (1991), merupakan bagian dari moral character yang menekankan
hubungan manusia dengan nilai-nilai transendental sebagai dasar pembentukan perilaku
bermakna. Pada masyarakat agraris seperti di wilayah Cariu, religiusitas tidak berdiri
sebagai entitas individual, tetapi terinternalisasi dalam pola hubungan sosial dan ritus
komunal. Hal ini sejalan dengan teori Durkheim (1912) tentang fungsi sosial ritual, bahwa
praktik keagamaan dalam sebuah masyarakat berperan memperkuat solidaritas kolektif dan
meneguhkan identitas kelompok melalui simbol-simbol sakral.

Prosesi seperti doa bersama, tawasulan, dan tausiyah bukan hanya dimaknai
sebagai aktivitas spiritual, tetapi juga sebagai mekanisme transmisi nilai-nilai moral dan etika
antar generasi. Penelitian Geertz (1960) tentang religiusitas dalam masyarakat Jawa
menunjukkan bahwa ritual komunal berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai agama
sekaligus memperkuat ~ struktur sosial-budaya masyarakat. Studi serupa oleh
Koentjaraningrat (1994) juga mengungkap bahwa kegiatan keagamaan dalam upacara
tradisional merupakan bagian dari cultural pattern yang menjaga kesinambungan identitas
lokal sekaligus meneguhkan kedekatan manusia dengan kekuatan ilahiah.

Dengan demikian, praktik religius dalam Hajat Bumi Cariu tidak dapat dipahami
hanya sebagai simbol kepercayaan, tetapi sebagai sistem nilai yang mengatur cara pandang
masyarakat terhadap alam, kehidupan, dan hubungan dengan Tuhan. Tradisi ini membentuk
ruang edukatif yang secara tidak langsung menanamkan karakter religius, memperkuat
integrasi sosial, serta menjaga stabilitas moral komunitas. Integrasi nilai religius ke dalam
struktur ritual menunjukkan bagaimana budaya lokal bekerja sebagai medium pendidikan
karakter dan spiritualitas yang berkelanjutan.

Jujur

Dalam tradisi Hajat Bumi Cariu, nilai kejujuran menempati posisi sentral sebagai
mekanisme sosial yang mengatur keberlangsungan kegiatan, terutama dalam proses
pengelolaan serta pelaporan dana bantuan. Kejujuran ini tidak hanya berfungsi sebagai
etika individual, tetapi juga sebagai norma kolektif yang dibangun melalui trust atau rasa
saling percaya antarwarga. Dalam perspektif teori modal sosial yang dikemukakan oleh
Putnam (1993), kepercayaan dan norma timbal balik (reciprocity) merupakan elemen
penting yang memungkinkan suatu komunitas mempertahankan kohesi sosial dan
efektivitas tindakan kolektif. Praktik transparansi dalam Hajat Bumi menunjukkan bahwa
masyarakat Cariu memaknai kejujuran sebagai bagian dari nilai budaya yang diwariskan,
bukan sekadar prosedur administratif.

Penelitian-penelitian antropologi tentang upacara adat di berbagai masyarakat
agraris Indonesia juga menunjukkan pola serupa, di mana integritas moral dan
pengejawantahan nilai kejujuran menjadi pilar yang memastikan keberlanjutan tradisi.
Misalnya, studi mengenai ritual sedekah bumi dan bersih desa di Jawa menunjukkan bahwa
pengelolaan dana secara jujur menjadi indikator penting legitimasi panitia adat dan pemuka
masyarakat (Geertz, 1960; Koentjaraningrat, 1990). Dalam konteks tersebut, transparansi
bukan hanya alat pengawasan sosial, tetapi juga sarana social bonding yang memperkuat
kepercayaan horizontal antaranggota komunitas.

Kejujuran dalam pelaporan dana pada Hajat Bumi Cariu dengan demikian
menghasilkan dua fungsi utama: (1) fungsi instrumental, yakni menjaga akuntabilitas dalam

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

pelaksanaan acara, dan (2) fungsi simbolik, yakni mempertahankan nilai budaya yang
memperkuat identitas kolektif. Kombinasi kedua fungsi ini menciptakan rasa saling
menghormati pada level individu maupun komunal, serta memperkuat integrasi sosial yang
menjadi prasyarat penting keberlanjutan tradisi. Dengan demikian, praktik kejujuran yang
dijunjung tinggi dalam tradisi Hajat Bumi tidak hanya merefleksikan integritas etis
masyarakat Cariu, tetapi juga berperan sebagai mekanisme budaya yang menjamin
kelangsungan dan legitimasi ritual dari generasi ke generasi.

Toleransi

Toleransi merupakan nilai fundamental dalam dinamika sosial masyarakat majemuk
seperti di Cariu, di mana keberagaman keyakinan dan praktik budaya menjadi bagian dari
kehidupan sehari-hari. Dalam konteks ini, meskipun terdapat sebagian warga yang tidak
sepakat dengan pelaksanaan tradisi Hajat Bumi karena perbedaan pandangan religius,
ketidaksepakatan tersebut tidak berkembang menjadi konflik sosial. Fenomena ini sejalan
dengan konsep tolerance of difference yang dikemukakan oleh John Rawls (1993), bahwa
masyarakat yang plural membutuhkan kesediaan menerima keberbedaan selama tidak
mengancam keteraturan sosial. Sikap saling menghormati yang ditunjukkan warga Cariu
juga sejalan dengan temuan Putnam (2007) tentang pentingnya bridging social capital, yakni
hubungan antar-kelompok berbeda yang mampu memperkuat kohesi sosial.

Pengakuan masyarakat terhadap Hajat Bumi sebagai bagian dari warisan budaya
lokal menunjukkan adanya mekanisme cultural resilience, sebagaimana dijelaskan oleh
Adger (2000), bahwa masyarakat mampu mempertahankan nilai dan tradisi melalui proses
adaptasi sosial tanpa menimbulkan ketegangan identitas. Penelitian etnografi oleh Hefner
(2011) mengenai masyarakat Jawa dan Sunda juga menunjukkan bahwa bentuk-bentuk
ritual tradisional tetap dapat dipertahankan melalui praktik toleransi dan kompromi simbolik
antara nilai agama dan tradisi leluhur. Dalam kasus Cariu, toleransi tersebut bukan hanya
sebatas penerimaan pasif, tetapi menciptakan ruang interaksi sosial yang harmonis,
memperkuat solidaritas kolektif, dan mencegah polarisasi nilai. Dengan demikian, toleransi
berfungsi sebagai mekanisme sosial yang memastikan keberlanjutan harmoni di tengah
pluralitas kepercayaan, sekaligus memperkokoh nilai kebersamaan yang menjadi fondasi
kehidupan masyarakat lokal.

Disiplin

Kedisiplinan yang ditunjukkan masyarakat Cariu dalam penyelenggaraan acara
mencerminkan kapasitas sosial yang kuat, sebagaimana dijelaskan dalam teori social capital
oleh Putnam (1993), bahwa kepatuhan, koordinasi, dan kepercayaan antaranggota
komunitas menjadi fondasi efektivitas tindakan kolektif. Ketepatan waktu dan kepatuhan
panitia terhadap aturan kerja menggambarkan adanya norm internalization yang selaras
dengan pandangan Durkheim (1982) mengenai disiplin sebagai instrumen pembentukan
keteraturan sosial. Dalam konteks manajemen organisasi, perilaku disiplin panitia sejalan
dengan temuan Luthans (2011) yang menekankan bahwa konsistensi prosedural dan
kejelasan peran meningkatkan efisiensi operasional dalam kegiatan berbasis tim. Penelitian
oleh Sinha dan Arora (2015) juga menunjukkan bahwa ketepatan waktu dan kesiapsiagaan
dalam kerja kelompok terbukti berkontribusi pada keberhasilan program komunitas melalui
peningkatan koordinasi interpersonal. Dalam acara yang diteliti, disiplin tampak bukan hanya
pada aspek mekanis seperti kedatangan tepat waktu, tetapi juga pada kesigapan panitia
menyiapkan perlengkapan, menjaga alur kegiatan, serta memastikan setiap prosesi
mengikuti jadwal yang telah ditetapkan. Implementasi disiplin yang menyeluruh ini
menciptakan struktur acara yang teratur, harmonis, dan minim gangguan, sekaligus
menguatkan argumentasi bahwa kedisiplinan kolektif merupakan faktor penentu
keberhasilan suatu penyelenggaraan kegiatan masyarakat..

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 84



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

85

5)

Kerja Keras

erja keras dalam masyarakat Cariu tercermin melalui persiapan intensif yang
dilakukan untuk menyukseskan Hajat Bumi, sebuah tradisi yang memiliki makna sosial dan
kultural yang mendalam. Setiap anggota masyarakat terlibat secara aktif dalam berbagai
aspek kegiatan, mulai dari pembersihan area hingga penyediaan logistik dan konsumsi,
mencerminkan bentuk partisipasi kolektif yang sistematis. Fenomena ini sejalan dengan
konsep “collective efficacy” yang dikemukakan oleh Bandura (2000), di mana kemampuan
kelompok untuk mencapai tujuan bersama meningkat melalui koordinasi dan kepercayaan
antaranggota. Semangat gotong royong yang tinggi, yang merupakan salah satu pilar
budaya Indonesia, memperlihatkan bagaimana kerja keras individu tidak hanya diarahkan
pada pencapaian hasil, tetapi juga pada penguatan struktur sosial melalui solidaritas dan
kohesi komunitas (Geertz, 1960; Koentjaraningrat, 1985). Penelitian Lapointe et al. (2017)
menunjukkan bahwa partisipasi aktif dalam ritual komunitas berperan signifikan dalam
membangun rasa tanggung jawab kolektif dan kepuasan sosial, yang pada gilirannya
mendorong keterlibatan yang lebih konsisten dan tulus. Dengan demikian, kerja keras yang
ditunjukkan dalam persiapan Hajat Bumi bukan sekadar upaya pragmatis untuk kelancaran
acara, tetapi juga merupakan medium penting untuk mereproduksi nilai-nilai sosial,
memperkuat ikatan emosional antaranggota, dan menegaskan identitas budaya lokal. Hal ini
menunjukkan bahwa dalam konteks komunitas tradisional, kerja keras memiliki dimensi
multidimensional yang mencakup aspek ekonomi, sosial, dan kultural, sekaligus berfungsi
sebagai mekanisme pemelihara kohesi dan keberlanjutan tradisi.

Kreatif

Inovasi yang dilakukan oleh panitia Hajat Bumi Cariu dalam memperkenalkan tradisi
ini kepada masyarakat luar menunjukkan penerapan nilai kreativitas dan adaptasi budaya
melalui teknologi. Pemanfaatan barcode yang berisi informasi mengenai tradisi Hajat Bumi,
yang dapat dipindai menggunakan perangkat seluler, mencerminkan pendekatan inovatif
dalam pengelolaan dan pelestarian budaya (Davis et al., 2020). Pendekatan ini sejalan
dengan konsep cultural innovation, yang menekankan pentingnya penggunaan media digital
untuk memperluas jangkauan dan relevansi tradisi lokal (Hofstede, 2011). Menurut
penelitian oleh Smith dan Jackson (2019), integrasi teknologi informasi dalam praktik
budaya dapat meningkatkan partisipasi masyarakat muda, yang secara demografis lebih
terhubung dengan perangkat digital, sehingga memperkuat kesinambungan tradisi lintas
generasi.

Selain itu, inovasi ini juga mencerminkan prinsip cultural sustainability, yaitu strategi
untuk menjaga nilai-nilai budaya agar tetap hidup dalam konteks modernisasi dan
globalisasi (Throsby, 2012). Dengan menghadirkan informasi tradisi secara digital,
masyarakat Cariu tidak hanya melestarikan aspek fisik dari tradisi Hajat Bumi, tetapi juga
menjamin relevansi simbolik dan edukatif bagi generasi muda. Hal ini sejalan dengan
temuan penelitian Ariyanti (2021) yang menunjukkan bahwa integrasi teknologi dalam
pelestarian budaya tradisional meningkatkan keterlibatan masyarakat, memperkuat identitas
lokal, dan menciptakan akses yang lebih luas bagi audiens global. Oleh karena itu, strategi
ini tidak sekadar inovatif, tetapi juga kritis dalam menyeimbangkan pelestarian nilai-nilai
budaya dengan dinamika perkembangan teknologi modern.

Cinta tanah air

Nilai cinta tanah air dalam tradisi Hajat Bumi Cariu tercermin melalui praktik
pelestarian budaya lokal yang dilakukan masyarakat sebagai bentuk komitmen terhadap
warisan leluhur. Pelestarian tradisi ini bukan sekadar ritual simbolik, melainkan merupakan
manifestasi konkret dari identitas kultural yang melekat pada komunitas, sebagaimana
dijelaskan oleh Geertz (1973) yang menekankan bahwa budaya berfungsi sebagai sistem
makna yang membentuk identitas sosial dan moral masyarakat. Penelitian oleh Kartodirdjo

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

(1985) menunjukkan bahwa ritual tradisional memiliki peran penting dalam membangun
kohesi sosial dan transmisi nilai-nilai generasi ke generasi, yang sejalan dengan
pengamatan bahwa Hajat Bumi melibatkan partisipasi aktif masyarakat, termasuk generasi
muda, dalam upaya mempertahankan warisan budaya. Kegiatan ini menegaskan rasa
bangga terhadap budaya lokal sekaligus menegaskan bahwa mempertahankan tradisi
merupakan ekspresi nyata dari cinta tanah air, sesuai dengan perspektif Anderson (2006)
tentang nasionalisme sebagai konstruksi sosial yang dibentuk melalui praktik budaya
kolektif. Lebih lanjut, Hajat Bumi dapat dipahami sebagai simbol identitas budaya yang
memiliki fungsi edukatif dan sosial, karena melalui ritual ini masyarakat tidak hanya
melestarikan nilai-nilai leluhur, tetapi juga mentransmisikan kesadaran historis dan kultural
kepada generasi penerus, sebagaimana ditunjukkan oleh penelitian Rahman (2018) dalam
konteks pelestarian tradisi lokal di Jawa Barat. Dengan demikian, keterlibatan aktif
masyarakat Cariu dalam Hajat Bumi tidak hanya memperkuat identitas budaya lokal, tetapi
juga berkontribusi pada pemeliharaan keanekaragaman budaya Indonesia, menegaskan
hubungan intrinsik antara cinta tanah air, pelestarian budaya, dan pembangunan identitas
nasional.
Peduli lingkungan

Dalam tradisi Hajat Bumi, kepedulian terhadap lingkungan tercermin secara nyata
melalui praktik membersihkan makam keramat dan area sekitarnya sebelum dan sesudah
pelaksanaan acara (Suryana et al., 2024; Alfarizi et al., 2025). Tindakan ini bukan sekadar
ritual simbolik, tetapi mencerminkan penghargaan masyarakat Cariu terhadap alam sebagai
entitas yang integral dalam kehidupan sosial dan spiritual mereka. Konsep ini sejalan
dengan teori sacred ecology yang dikemukakan oleh Berkes (1999), yang menekankan
bahwa pengetahuan lokal dan praktik budaya tradisional dapat berperan signifikan dalam
pelestarian lingkungan. Selain itu, budaya pamali yang mengatur larangan-larangan
tertentu—seperti tidak menebang pohon sembarangan, tidak membuang sampah secara
tidak bertanggung jawab, atau tidak merusak sumber daya alam secara langsung—menjadi
mekanisme sosial yang efektif untuk menjaga kelestarian lingkungan. Penelitian oleh Dove
(2006) menunjukkan bahwa norma-norma budaya yang bersifat tabu memiliki fungsi
ekologis yang nyata, karena secara tidak langsung membatasi aktivitas manusia yang
berpotensi merusak ekosistem (Sudarto et al., 2024a). Dengan demikian, tradisi Hajat Bumi
tidak hanya mengandung nilai spiritual, tetapi juga nilai ekologis yang mendukung
keberlanjutan lingkungan (Sudarto et al., 2024b). Praktik-praktik ini menciptakan kesadaran
kolektif tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara manusia dan alam, sekaligus
menanamkan tanggung jawab lintas generasi untuk memelihara lingkungan hidup sebagai
warisan yang harus dijaga bagi generasi mendatang (Pretty et al., 2009). Fenomena ini
menegaskan bahwa budaya lokal dapat menjadi instrumen strategis dalam mencapai tujuan
pembangunan berkelanjutan, khususnya dalam konteks pelestarian lingkungan di tingkat
komunitas.
Peduli sosial

Semangat gotong royong yang tertuang dalam tradisi Hajat Bumi di Cariu
menunjukkan adanya bentuk kepedulian sosial yang mendalam yang melampaui sekadar
bantuan materi, melainkan menekankan aspek kohesi sosial dan solidaritas komunitas.
Partisipasi seluruh lapisan masyarakat dalam tahapan persiapan, pelaksanaan, hingga
penutupan acara bukan hanya sekadar kewajiban, tetapi merupakan manifestasi dari norma
sosial yang mengatur perilaku kolektif (Geertz, 1960; Putnam, 2000). Fenomena ini sejalan
dengan konsep social capital, yang menekankan pentingnya jaringan sosial, kepercayaan,
dan norma timbal balik dalam membangun kapasitas komunitas untuk bertindak bersama
demi kepentingan kolektif (Putnam, 2000). Selain itu, praktik berbagi hasil panen dan

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 86



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

87

makanan memperkuat gagasan bahwa kepedulian sosial dalam masyarakat tradisional tidak
hanya berbasis materi, tetapi juga berfokus pada pembentukan rasa saling memiliki,
solidaritas, dan tanggung jawab bersama (Haryanto, 2018). Penelitian serupa di konteks
komunitas agraris di Jawa Barat menunjukkan bahwa ritual panen kolektif tidak hanya
memperkuat hubungan sosial, tetapi juga meningkatkan ketahanan sosial masyarakat dalam
menghadapi ketidakpastian ekonomi dan lingkungan (Sari & Rahman, 2021). Dengan
demikian, Hajat Bumi berfungsi sebagai arena sosial yang mengintegrasikan kepedulian,
partisipasi, dan kebersamaan, menunjukkan bahwa peduli sosial dalam konteks lokal
memiliki dimensi kultural yang kompleks dan strategis, yang berperan dalam memperkuat
kohesi komunitas dan keberlanjutan sosial-ekonomi masyarakat (Sudarto et al., 2024b;
Nuraini et al., 2025).
10) Tanggung jawab

Nilai tanggung jawab muncul dengan sangat jelas dalam pelaksanaan Hajat Bumi,
khususnya di kalangan panitia yang menunjukkan dedikasi tinggi dalam menjalankan
tugasnya. Setiap anggota panitia memiliki peran yang terdefinisi secara sistematis, mulai
dari persiapan perlengkapan hingga pemantauan jalannya seluruh rangkaian acara, yang
sejalan dengan konsep role clarity dalam teori organisasi. Menurut Katz dan Kahn (1978),
kejelasan peran (role clarity) merupakan salah satu faktor kunci yang mempengaruhi
efektivitas individu dalam organisasi, karena memastikan setiap anggota memahami
tanggung jawabnya sehingga mengurangi risiko konflik internal dan meningkatkan
koordinasi. Lebih lanjut, tanggung jawab panitia juga tercermin dalam pengelolaan dana dan
sumbangan yang dilakukan secara terbuka dan transparan, mengikuti prinsip accountability
yang menekankan pentingnya pertanggungjawaban publik dalam setiap pengelolaan
sumber daya (Bovens, 2007). Transparansi ini tidak hanya menjaga kepercayaan
masyarakat, tetapi juga membentuk budaya etis di dalam organisasi, yang sejalan dengan
temuan penelitian oleh Brown dan Trevifio (2006) bahwa praktik etika dan tanggung jawab
sosial organisasi dapat memperkuat legitimasi sosial dan meningkatkan kepercayaan publik.
Sikap tanggung jawab yang ditunjukkan oleh panitia mencerminkan komitmen kolektif
terhadap kelancaran acara dan menegaskan nilai collective efficacy, yaitu keyakinan
kelompok terhadap kemampuan mereka untuk mencapai tujuan bersama (Bandura, 1997).
Dengan demikian, perilaku tanggung jawab ini tidak hanya berdampak pada keberhasilan
pelaksanaan Hajat Bumi, tetapi juga menjadi model pembelajaran sosial bagi generasi
mendatang mengenai pentingnya dedikasi, integritas, dan kerja sama dalam mencapai
tujuan bersama, sejalan dengan prinsip social learning theory yang menekankan bahwa
perilaku individu banyak dipengaruhi oleh pengamatan terhadap tindakan orang lain
(Bandura, 1977).

Tradisi Hajat Bumi Cariu tidak hanya merupakan bentuk ritual keagamaan atau adat
semata, tetapi juga berfungsi sebagai medium pembelajaran nilai-nilai karakter yang fundamental
bagi pembentukan identitas dan jati diri bangsa. Setiap tahapan ritual, mulai dari persiapan,
pelaksanaan, hingga pembersihan atau penutupannya, memuat praktik-praktik sosial yang
menanamkan nilai religiusitas, kejujuran, toleransi, disiplin, dan kepedulian terhadap sesama
serta lingkungan. Hal ini sejalan dengan konsep pendidikan karakter berbasis budaya yang
dikemukakan oleh Lickona (1991), yang menyatakan bahwa pendidikan karakter yang efektif
tidak hanya terjadi di ruang kelas formal, tetapi juga melalui praktik sosial dan ritual budaya yang
melibatkan pengalaman langsung. Penelitian oleh Nuraeni dan Hadi (2020) pada komunitas adat
di Jawa Barat menunjukkan bahwa partisipasi dalam ritual tradisional mampu meningkatkan
pemahaman anak dan remaja terhadap nilai-nilai moral dan sosial, serta memperkuat keterikatan
mereka dengan lingkungan sosial dan alam. Selain itu, perspektif sosiokultural Vygotsky (1978)
menekankan bahwa interaksi sosial dalam konteks budaya berperan penting dalam internalisasi
norma dan nilai, yang kemudian membentuk perilaku individu dalam masyarakat. Dengan

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

demikian, pelestarian dan pengembangan Hajat Bumi Cariu tidak sekadar berfungsi sebagai
pelindung warisan budaya, tetapi juga sebagai strategi pendidikan karakter yang dapat
memastikan generasi mendatang tidak hanya mewarisi tradisi, tetapi juga mampu
mengaplikasikan nilai-nilai luhur tersebut secara nyata dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus
memperkuat kohesi sosial dan identitas kolektif masyarakat.

KESIMPULAN

Hajat Bumi Cariu dilaksanakan setiap bulan Muharam pada hari Senin atau Kamis kliwon
sebagai bentuk rasa syukur atas hasil bumi serta penghormatan kepada leluhur. Proses tradisi Hajat
Bumi terdiri dari persiapan, pelaksanaan, dan penutupan. Persiapan tradisi Hajat Bumi Cariu
meliputi rapat persiapan, persiapan lokasi kegiatan, persiapan anggaran kegiatan, pemungutan
perelek dan beras, tutunggulan, ngulem/nyambungan, membuat sarana dan prasarana,
membersihkan makam keramat, menyembelih hewan, mengolah makanan, menghias (ngahias),
rambangan, dan majang. Pelaksanaan Hajat Bumi terbagi dalam dua sesi, yaitu siang dan malam,
dengan rangkaian acara yang memiliki makna dan tujuan berbeda. Sesi siang diisi dengan kegiatan
seremonial seperti penyambutan tamu, prakata panitia dan penuturan sejarah, tutunggulan dan
ngangkring, sambutan dari berbagai pihak, serta seni ibingan ronggeng. Sementara itu, sesi malam
menghadirkan suasana yang lebih sakral melalui prosesi adat seperti mapag kuncen, ronggeng, dan
nyalar yang melibatkan lebih banyak partisipasi warga. Setelah acara, diadakan musyawarah
penutup (riungan) untuk evaluasi dan laporan anggaran, ditutup dengan doa dan makan bersama.
Tradisi ini turut dipublikasikan melalui media sosial oleh warga dan pemerintah desa untuk menarik
partisipasi serta menjaga kelestariannya sebagai warisan budaya lokal.

Tradisi Hajat Bumi Cariu merupakan salah satu warisan budaya lokal yang tidak hanya
memiliki nilai historis dan spiritual, tetapi juga mengandung berbagai nilai karakter yang relevan
dengan penguatan pendidikan karakter bangsa. Melalui pelaksanaannya, masyarakat Dusun Cariu
menunjukkan sikap religius, jujur, toleran, disiplin, kerja keras, kreatif, cinta tanah air, peduli
lingkungan, peduli sosial, dan tanggung jawab. Nilai-nilai ini tidak hanya tercermin dalam rangkaian
prosesi adat, tetapi juga dalam interaksi sosial dan semangat gotong royong yang kuat di antara
warga. Oleh karena itu, tradisi Hajat Bumi Cariu dapat menjadi salah satu bentuk pendidikan
karakter berbasis budaya yang patut dilestarikan dan diwariskan kepada generasi muda.

REKOMENDASI

Tradisi Hajat Bumi merupakan warisan budaya yang telah dilaksanakan secara turun-
temurun oleh masyarakat Dusun Cariu, Kecamatan Sukadana, dan hingga kini masih berlangsung
setiap dua tahun sekali. Oleh karena itu, disarankan agar masyarakat Dusun Cariu terus
melestarikan tradisi ini, agar keberadaannya tetap terjaga dan dapat diwariskan kepada generasi-
generasi mendatang.

UCAPAN TERIMA KASIH

Peneliti menyampaikan rasa terima kasih kepada dosen pembimbing Program Studi
Pendidikan Sejarah, para narasumber, serta Kepala Desa Sukadana yang telah memberikan izin
pelaksanaan penelitian ini, juga kepada semua pihak yang berkontribusi dan mendukung kelancaran
proses penelitian.

DAFTAR PUSTAKA
Adibah, I. Z. (2015). Makna Tradisi Saparan di Desa Cukilan Kecamatan Suruh Kabupaten
Semarang. Jurnal Madaniyah, 2(9), 145-164.

https://journal.stitpemalang.ac.id/index.php/madaniyah/article/view/22
Aini, F. Q., Hasibuan, R. Y. A.,, & Gusmaneli. (2024). Pendidikan Karakter Sebagai Landasan

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 88



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

Pembentukan Generasi Muda. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 3(4), 54-69.

Alfarizi, R., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Value of Local Wisdom in the Nadran Tradition at the
Ki Buyut Manguntapa Site in Baregbeg District, Ciamis. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa
Pendidikan Sejarah, 1(2), 206 — 229. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5490

Berkes, F. (1999). Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource Management.
Taylor & Francis.

Boserup, E. (2014). The conditions of agricultural growth: The economics of agrarian change under
population pressure. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315070360

Dove, M. R. (2006). Indigenous people and environmental politics. Annual Review of Anthropology,
35, 191-208.

Fauzi, A. R. (2023). Eksistensi Tradisi Hajat Bumi Cariu di Desa Sukadana Kecamatan Sukadana
Kabupaten Ciamis. Jurnal Artefak, 10(1), 13-26. https://doi.org/10.25157/ja.v10i1.9164

Hakim, M. F. ., Brata, Y. R., & Budiman, A. (2023). Peranan Syekh Abdul Wajah Dalam Penyebaran
Agama Islam Di Galuh Imbanagara (Ciamis) Pada Abad XVII. J-KIP (Jurnal Keguruan Dan
limu Pendidikan), 4(3), 794-802. https://doi.org/10.25157/-kip.v4i3.11718

Hastuti, N. H., & Supriyadi, A. (2020). Memperhatikan Karakteristik Budaya Dalam Fenomena
Kehidupan Bermasyarakat. Adi Widya: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 4(2), 1-11.
https://doi.org/10.33061

Herawati, N. (2021). Makna Tradisi Hajat Bumi Di Desa Blendung Purwadadi Subang Jawa Barat
Tahun 2015-2019. Karmawibangga : Historical Studies Journal, 03(1), 40-53.

Herdiana, Y., Ali, M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Budaya.
Rayah Al-Islam, 5(2), 523-541. https://doi.org/10.51574/judikdas.v2i1.795

Kuntowijoyo. (2018). Pengantar limu Sejarah (p. 69). Yogyakarta: Tiara Wacana.

Kusnoto, Y. (2017). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Satuan Pendidikan. Sosial
Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 4(2), 247-256.

Maulana, F., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Eco-Traditions and Local Wisdom of Nyapu
Kabuyutan in Situs Gunung Payung, Sirnajaya Village. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa
Pendidikan Sejarah, 1(2), 251-268. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5501

Nuraini, S., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Sedekah Kupat: The Socio-Cultural Representation
and Solidarity of the Wanareja Community, Cilacap. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan
Sejarah, 1(3), 383 — 401. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i3.5569

Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 87 Tahun 2017 Tentang Penguatan Pendidikan
Karakter, 1 (2017).

Prasetyo, D., & Irwansyah. (2020). Memahami Masyarakat dan Perspektifnya. Jurnal Manajemen
Pendidikan Dan llmu Sosial, 1(1), 163-175. https://doi.org/10.38035/JMPIS

Pretty, J. (2013). Agri-culture: reconnecting people, land and nature. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781849770422

Pretty, J., Adams, B., Berkes, F., et al. (2009). The intersections of biological diversity and cultural
diversity: towards integration. Conservation and Society, 7(2), 100-112.

Sudarto, S., Nurholis, E., & Brata, Y. R. (2024). Potensi Sintren Sebagai Sumber Nilai dan Spiritual
Masyarakat Petani Patimuan. Jurnal Artefak, 11(2), 229-244.
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v11i2.16437

Sudarto, S., Wijayanti, Y., Pramesti, C. S., & Agustina, D. D. (2024). Pengelolaan Pertanian
Berkelanjutan Berbasis Eco-spirituality dalam Tradisi Komunitas Adat Dan Implikasinya
Terhadap Ketahanan Cultural Socio-Ecological System (Studi Pada Tradisi Komunitas Adat Di
Tajakembang—Cilacap). Jurnal Ketahanan Nasional, 30(3), 367-390.
https://doi.org/10.22146/jkn.100561

Sudirana, 1. W. (2019). Tradisi Versus Modern: Diskursus Pemahaman Istilah Tradisi dan Modern di
Indonesia. Mudra Jurnal Seni Budaya, 34(1), 127-135.
https://doi.org/10.31091/mudra.v34i1.647

89 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |[{e) RN



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20364

Sugono, D. (2008). Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa (Keempat). Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama.

Sulasman. (2014). Metodologi Penelitian Sejarah: Teori, Metode Dan Contoh Aplikasi. Bandung:
Pustaka Setia.

Suryana, A., Ratih, D., Sudarto, S., Sondarika, W., Wijayanti, Y., & Kusmayadi, Y. & Wahyunita,
R.(2024).  Peranan  Budaya  Kampung Adat Kuta Di Era  Globalisasi.
http://repository.unigal.ac.id/handle/123456789/6128

Wagiran. (2013). Pengembangan Karakter Berbasis Kearifan Lokal Hamemayu Hayuning Bawana
(Identifikasi Nilai-nilai Karakter Berbasis Budaya). Jurnal Pendidikan Karakter, 3(3), 329-339.
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i3.1249

Wardah, E. S. (2017). Upacara Hajat Bumi Dalam Tradisi Ngamumule Pare Pada Masyarakat
Banten Selatan (Studi di Kecamatan Sobang dan Panimbang). Tsaqdfah; Jurnal Agama Dan
Budaya, 15(2), 221-255.

Wijayanti, Y., Warto, Wasino, Djono, & Esa, M. S. (2025). History Learning Based on Local Wisdom
Sanghyang Sikskandang Karesian. Paramita: Historical Studies Journal, 35(1), 167-179.
https://doi.org/10.15294/paramita.v35i1.9033

Wawancara

Aditya, |. R. 38 Tahun. Ketua Tim Penggiat Sejarah Sukadana. Wawancara Langsung. 31 Desember
2022.

Darsim, 78 Tahun. Sesepuh Kampung. Wawancara Langsung. 5 Maret 2025.

Fauzi, A.R. 31 Tahun. Anggota Tim Penggiat Sejarah Sukadana dan Pegawai Pemerintah Desa
Sukadana. Wawancara Langsung. 31 Desember 2022.

Yayat, Dede. 58 Tahun. Kepala Desa Sukadana. Wawancara Langsung. 9 Januari 2025.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 90



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

