
J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364 

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  72 

 
NILAI KARAKTER TRADISI HAJAT BUMI PADA MASYARAKAT DUSUN CARIU KECAMATAN 

SUKADANA - CIAMIS 
 
 

Rina Wahyunita 1*, Yeni Wijayanti 2, Egi Nurholis 3 

1, 2, 3 Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh, JL. R.E. Martadinata No. 150 Ciamis, Indonesia 

Email Koresponden: rinawahyunita1@gmail.com1* 

Email Penulis: yeniunigal@unigal.ac.id 2, eginurholis@unigal.ac.id 3 

 
 

ABSTRACT 
This study aims to reveal the character values contained in the Hajat Bumi tradition in Cariu Hamlet, Sukadana Village, 
Sukadana District, Ciamis Regency. This tradition is a local cultural heritage that is carried out every Muharam month on 
Monday or Thursday Kliwon as a form of gratitude for the produce of the earth and respect for ancestors. The study used 
a historical qualitative method with the stages of topic selection, source collection, verification, interpretation, and 
writing/historiography. Data collection techniques were carried out through observation, interviews, documentation, and 
literature studies. The results of the study showed that the Hajat Bumi tradition not only functions as a traditional ritual, 
but also as a vehicle for the formation and strengthening of community character values. The process of implementing 
Hajat Bumi consists of three stages: preparation, implementation, and closing. Each stage contains character values 
such as religiosity (joint prayer, respect for ancestors), mutual cooperation (preparation and implementation of events), 
responsibility (task management), tolerance and togetherness (participation across ages and backgrounds), as well as 
love for the homeland and environmental concern (maintenance of sacred graves and the surrounding environment). In 
addition, this activity is also a medium for preserving culture, strengthening social solidarity, and strengthening 
intergenerational relationships. Thus, this tradition has a significant contribution to character education based on local 
wisdom and cultural preservation amidst the challenges of modernization. 
 
Keywords:  Hajat Bumi, Character Values, Tradition 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap nilai-nilai karakter yang terkandung dalam tradisi Hajat Bumi di Dusun Cariu, 
Desa Sukadana, Kecamatan Sukadana, Kabupaten Ciamis. Tradisi ini merupakan warisan budaya lokal yang 
dilaksanakan setiap bulan Muharam pada hari Senin atau Kamis Kliwon sebagai bentuk rasa syukur atas hasil bumi dan 
penghormatan terhadap leluhur. Penelitian menggunakan metode kualitatif historis dengan tahapan pemilihan topik, 
pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi, dan penulisan/historiografi. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
observasi, wawancara, dokumentasi, dan studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Hajat Bumi tidak 
hanya berfungsi sebagai ritual adat, tetapi juga menjadi wahana pembentukan dan penguatan nilai-nilai karakter 
masyarakat. Proses pelaksanaan Hajat Bumi terdiri dari tiga tahapan: persiapan, pelaksanaan, dan penutupan. Setiap 
tahapan mengandung nilai-nilai karakter seperti religiusitas (doa bersama, penghormatan leluhur), gotong royong 
(persiapan dan pelaksanaan acara), tanggung jawab (pengelolaan tugas), toleransi dan kebersamaan (partisipasi lintas 
usia dan latar belakang), serta cinta tanah air dan kepedulian lingkungan (perawatan makam keramat dan lingkungan 
sekitar). Selain itu, kegiatan ini juga menjadi media pelestarian budaya, memperkuat solidaritas sosial, dan mempererat 
hubungan antargenerasi. Dengan demikian, tradisi ini memiliki kontribusi signifikan dalam pendidikan karakter berbasis 
kearifan lokal dan pelestarian budaya di tengah tantangan modernisasi. 
 
Kata Kunci: Hajat Bumi, Nilai Karakter, Tradisi  
 
 

 

 

 

 

 

 

 
Cara sitasi: Wahyunita, R., Wijayanti, Y., & Nurholis, E. (2025). Nilai Karakter Tradisi Hajat Bumi Pada Masyarakat 

Dusun Cariu Kecamatan Sukadana - Ciamis. J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) , 7 (1), 72-90.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:rinawahyunita1@gmail.com1*


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

73 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

PENDAHULUAN 
 Kesadaran akan pentingnya pengembangan karakter dalam membangun sumber daya 

manusia semakin meningkat dewasa ini. Berbagai penelitian dan bukti empiris menunjukkan bahwa 
negara-negara maju umumnya memiliki karakter bangsa yang kokoh. Nilai-nilai karakter tersebut 
bersumber dari kekayaan budaya yang sesuai dengan identitas lokal masyarakat (kearifan lokal), 
bukan hasil adopsi dari budaya asing yang belum tentu cocok dengan kepribadian bangsa tersebut. 
Fakta-fakta menunjukkan bahwa kemajuan suatu bangsa tidak dapat dipisahkan dari unsur 
kebudayaan yang sesuai dengan karakter masyarakatnya. Budaya yang tumbuh dari kearifan lokal 
bukanlah penghalang bagi kemajuan di era globalisasi, melainkan menjadi filter budaya dan 
kekuatan transformasi yang sangat berperan dalam mendorong kejayaan bangsa (Wagiran, 2013). 

Pembentukan karakter suatu bangsa memerlukan proses yang panjang dan tidak dapat 
dilakukan secara instan. Proses pembentukannya memerlukan waktu, konsistensi, dan pembiasaan 
yang terus-menerus. Karakter yang kuat harus dibangun melalui pelatihan berkelanjutan dan 
seimbang demi mencapai kualitas yang ideal. Oleh sebab itu, pemerintah menetapkan Peraturan 
Presiden No. 87 Tahun 2017 yang memuat 18 nilai karakter utama yang harus ditanamkan dalam 
diri setiap individu, baik di lingkungan pendidikan, keluarga, maupun masyarakat. Nilai-nilai tersebut 
antara lain: religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, 
semangat kebangsaan, cinta tanah air, menghargai prestasi, komunikatif, cinta damai, gemar 
membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, dan tanggung jawab (Peraturan Presiden Republik 
Indonesia Nomor 87 Tahun 2017 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter, 2017). Nilai-nilai ini 
dianggap sebagai fondasi moral yang penting untuk diterapkan dalam kehidupan sehari-hari guna 
memperkuat integritas bangsa (Kusnoto, 2017). 

Secara konseptual, banyak pihak menyetujui bahwa 18 nilai karakter tersebut merupakan 
nilai-nilai penting yang harus diinternalisasi di seluruh lapisan masyarakat (Herdiana et al., 2021). 
Masyarakat sendiri adalah kelompok individu yang hidup bersama dalam suatu wilayah, bekerja 
sama, dan mengikuti norma atau kebiasaan yang disepakati. Mereka saling berinteraksi dan 
mendukung satu sama lain untuk mencapai tujuan bersama, seperti menjaga ketertiban, memenuhi 
kebutuhan hidup, dan melestarikan tradisi serta budaya yang diwariskan dari generasi ke generasi 
(Prasetyo & Irwansyah, 2020). 

Saat ini, masyarakat semakin menjauh dari nilai-nilai yang berakar pada kearifan lokal 
karena dianggap kurang relevan dengan tuntutan kehidupan modern maupun masa depan. Padahal, 
kearifan lokal memiliki peran penting sebagai identitas dan ciri khas suatu komunitas yang 
membedakannya dari masyarakat lain. Nilai-nilai tersebut mencerminkan cara hidup, pemikiran, dan 
pandangan masyarakat yang terbentuk melalui proses panjang interaksi dengan lingkungan dan 
pengalaman historis (Wijayanti et al., 2025). 

Setiap masyarakat memiliki kebudayaannya sendiri, namun proses perkembangan budaya 
di tiap kelompok berlangsung secara berbeda, disesuaikan dengan cara mereka memenuhi 
kebutuhan hidup. Sebagian budaya dipandang lebih ideal karena mampu beradaptasi dengan 
dinamika zaman dan memberikan solusi yang efektif bagi masyarakatnya. Namun, tantangan global 
seperti eksploitasi sumber daya alam secara masif dan dominasi kapitalisme kerap mengancam 
keberlanjutan budaya-budaya tradisional. Kekuatan modal kerap dijadikan alat untuk 
mengeksploitasi alam tanpa memperhatikan dampaknya terhadap nilai-nilai budaya dan 
kemanusiaan. Akibatnya, nilai-nilai budaya yang menjaga keseimbangan antara manusia dan alam 
bisa terkikis. Kendati demikian, budaya tetap memiliki potensi besar dalam membentuk peradaban 
yang lebih baik. Ketika manusia mampu menata ulang kehidupannya berdasarkan nilai-nilai luhur, 
khususnya yang bersumber dari prinsip ketuhanan, maka budaya dapat menjadi kekuatan 
penggerak yang membawa perubahan positif dan bermakna. Budaya yang dibangun atas dasar 
spiritualitas, moralitas, dan keadilan sosial mampu melampaui sekadar pencapaian materi, 
menciptakan kehidupan yang lebih seimbang, bermakna, dan berkelanjutan (Hastuti & Supriyadi, 
2020). 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  74 

Keberagaman budaya yang dimiliki Indonesia merupakan bagian esensial dari identitas 
nasional, baik pada tingkat individu maupun dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai luhur yang 
terkandung dalam keragaman budaya ini tidak hanya memperkuat semangat kebangsaan, tetapi 
juga menjadi aset sosial yang sangat penting. Aset tersebut perlu terus diwariskan, dipahami, dan 
diterapkan sesuai dengan dinamika sosial yang terus berkembang di Indonesia. Meski demikian, 
muncul tantangan besar karena budaya dan nilai-nilai tersebut belum sepenuhnya berhasil 
membentuk karakter kewarganegaraan yang ideal. Fenomena menurunnya moralitas, kejujuran, 
solidaritas, serta semangat gotong royong menjadi cermin dari krisis karakter yang kini dihadapi 
masyarakat. 

Untuk mengatasi persoalan ini, penguatan pendidikan karakter menjadi sangat krusial. 
Pendidikan karakter berperan sebagai fondasi dalam membangun jati diri bangsa, terlebih di tengah 
ancaman krisis moral yang meluas di berbagai kalangan. Dalam konteks ini, penting untuk mengkaji 
kembali nilai-nilai budaya lokal atau kearifan lokal. Nilai-nilai ini pada awalnya bersifat sakral, namun 
seiring waktu berkembang menjadi pedoman hidup yang juga mencakup dimensi kehidupan sehari-
hari (Aini et al., 2024). 

Kearifan lokal merefleksikan cara pandang, kebijaksanaan, serta praktik-praktik sosial yang 
lahir dari pengalaman dan tradisi masyarakat (Aini et al., 2024). Tradisi sendiri merupakan warisan 
yang diteruskan antar generasi dan tumbuh melalui interaksi antar komunitas, menciptakan 
kebiasaan kolektif (Adibah, 2015). Tradisi bukan sesuatu yang statis, melainkan bersifat dinamis dan 
dapat menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman. Tradisi merupakan hasil sintesis dari pola 
kehidupan yang terus mengalami perubahan (Sudirana, 2019). Tradisi juga menjadi bagian dari adat 
yang diwariskan oleh leluhur dan masih dipraktikkan oleh masyarakat masa kini (Sugono, 2008). 

Setiap daerah di Indonesia memiliki tradisi khas yang membedakannya dari daerah lain. Di 
Jawa Barat, khususnya di Kabupaten Ciamis, terdapat berbagai kekayaan budaya baik yang bersifat 
tangible (berwujud) maupun intangible (tak berwujud). Agar warisan budaya ini tetap lestari sebagai 
kekayaan budaya daerah, maka perlu dilindungi dan dikembangkan secara berkelanjutan (Ratih, 
2019). Salah satu wilayah di Ciamis yang memiliki warisan budaya tak benda adalah Kecamatan 
Sukadana, yang dikenal dengan tradisi Hajat Bumi. 

Hajat Bumi merupakan upacara adat yang dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Cariu, 
Kecamatan Sukadana. Tradisi ini telah menjadi bagian dari budaya masyarakat agraris sejak lama 
(Pretty, 2013; Boserup, 2014; Sudarto et al., 2024a). Hajat Bumi bertujuan sebagai ungkapan syukur 
kepada Tuhan atas hasil panen. Tujuan lainnya adalah sebagai bentuk penghormatan kepada 
leluhur serta permohonan agar dijauhkan dari marabahaya. Biasanya, Hajat Bumi diselenggarakan 
setelah masa panen sebagai bentuk rasa syukur. Tradisi ini mengandung makna vertikal dan 
horizontal, yaitu sebagai bentuk hubungan antara manusia dengan Tuhan dan manusia dengan 
sesama. Hajat Bumi merepresentasikan kearifan lokal dalam wujud syukur kepada Tuhan dan 
penghormatan kepada para leluhur (Herawati, 2021). 

Secara khusus, Hajat Bumi Cariu diadakan pada bulan Muharam, tepatnya pada hari 
Senin atau Kamis Kliwon, yang menurut pandangan kosmologis masyarakat Sunda dianggap 
sebagai hari yang baik. Namun, karena keterbatasan sumber daya masyarakat saat ini, 
pelaksanaannya hanya dilakukan dua tahun sekali. Tradisi ini bertujuan untuk mengungkapkan rasa 
syukur terhadap hasil bumi. Dalam perkembangannya Hajat Bumi ini mengalami perubahan menjadi 
sarana pelestarian budaya dengan tidak meninggalkan unsur sakralnya (Fauzi, 2023). 

Sebagian besar penelitian mengenai tradisi Hajat Bumi cenderung berfokus pada aspek 
historis, makna ritual, kearifan lokal, serta dimensi religiusitas yang terkandung di dalamnya (Sudarto 
et al., 2024b; Alfarizi et al., 2025; Maulana et al., 2025). Kajian-kajian tersebut umumnya 
menempatkan Hajat Bumi sebagai bentuk local wisdom yang berfungsi menjaga harmoni antara 
manusia, alam, dan Sang Pencipta, sebagaimana ditegaskan oleh Geertz (1960) bahwa ritual 
tradisional Jawa berperan sebagai mekanisme integratif sosial-budaya. Penelitian tentang nilai 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

75 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

karakter memang telah dilakukan, namun masih terbatas pada nilai tertentu—misalnya nilai gotong 
royong, religius, atau solidaritas—tanpa menggunakan kerangka konseptual yang komprehensif. 
Padahal, pedoman Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) Kementerian Pendidikan dan 
Kebudayaan menetapkan 18 nilai karakter yang tercantum dalam Peraturan Presiden Nomor 87 
Tahun 2017 sebagai dasar acuan analitis yang lebih sistematis. 

Dalam konteks inilah penelitian ini menawarkan kebaruan. Pertama, kajian ini menganalisis 
nilai-nilai karakter dalam tradisi Hajat Bumi Cariu secara menyeluruh berdasarkan 18 nilai karakter 
nasional, sehingga menghasilkan pemetaan karakter yang lebih komprehensif. Kebaruan tersebut 
semakin menonjol ketika dibandingkan dengan penelitian pada tradisi serupa di daerah lain, seperti 
Hajat Bumi di Kuningan (Suharyanto, 2019) yang lebih menekankan unsur religius dan komunal, 
Seren Taun di Cigugur (Rosyadi & Syamsudin, 2021) yang dominan membahas identitas budaya, 
atau Mapag Sri di Indramayu (Kusumawati, 2020) yang berfokus pada simbolisme agraris. Tidak 
seperti studi-studi tersebut, tradisi Hajat Bumi Cariu menunjukkan integrasi nilai karakter yang lebih 
luas, misalnya penguatan nilai kerja keras melalui prosesi persiapan ritual, nilai demokratis dalam 
musyawarah adat, serta nilai tanggung jawab kolektif dalam pengelolaan kegiatan berbasis 
komunitas. Perbandingan ini menegaskan bahwa karakteristik Hajat Bumi Cariu memiliki pola 
internalisasi karakter yang distingtif, bukan sekadar repetisi dari praktik budaya Sunda pada 
umumnya. Selain itu, fokus penelitian pada masyarakat Dusun Cariu, Kecamatan Sukadana, 
Kabupaten Ciamis semakin menguatkan kontribusi ilmiah karena wilayah ini relatif jarang menjadi 
objek kajian dari perspektif pengembangan karakter bangsa. Dengan demikian, penelitian ini tidak 
hanya memperluas khazanah kajian antropologi pendidikan, tetapi juga memberikan rujukan empiris 
yang relevan bagi implementasi pendidikan karakter berbasis budaya lokal di lingkungan sekolah 
maupun komunitas. 

Tradisi Hajat Bumi Cariu mengandung nilai-nilai karakter yang penting, namun sebagian 
masyarakat belum memahami makna luhur yang terkandung di dalamnya. Padahal, nilai-nilai 
tersebut dapat menjadi sarana pendidikan karakter yang relevan dan dapat diterapkan dalam 
kehidupan sehari-hari untuk memperkuat pembentukan karakter generasi muda. Berdasarkan 
kondisi tersebut, peneliti merasa penting untuk mengkaji lebih dalam tradisi Hajat Bumi Cariu. Oleh 
karena itu, penelitian ini dituangkan dalam sebuah karya berjudul “Nilai-Nilai Karakter Tradisi Hajat 
Bumi pada Masyarakat Dusun Cariu Kecamatan Sukadana Kabupaten Ciamis”. 
 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode historis dengan pendekatan kualitatif yang 
dikombinasikan dengan teknik-teknik penelitian etnografis. Penggunaan metode historis dipilih 
bukan semata-mata untuk merekonstruksi peristiwa masa lalu, tetapi untuk menelusuri kontinuitas, 
transformasi, dan makna kultural dari tradisi Hajat Bumi dalam jangka panjang. Hal ini selaras 
dengan pandangan Kuntowijoyo (2018) bahwa sejarah tidak hanya merekam kronologi peristiwa, 
tetapi juga menginterpretasikan struktur makna budaya yang hidup dalam masyarakat. Dengan 
demikian, metode ini relevan digunakan untuk mengungkap dimensi historis tradisi yang masih 
dipraktikkan hingga kini, terutama dalam konteks kajian antropologi sejarah (historical anthropology), 
sebagaimana ditegaskan oleh Burke (2008) bahwa pendekatan historis dapat memperkaya analisis 
etnografis ketika objek kajian terkait praktik budaya yang memiliki akar sejarah. 

Prosedur penelitian mengikuti lima tahapan metode sejarah menurut Kuntowijoyo (2018), 
yaitu: (1) penentuan topik, (2) pengumpulan sumber, (3) verifikasi atau kritik eksternal dan internal 
untuk menilai keaslian, kredibilitas, dan reliabilitas sumber, (4) interpretasi melalui proses analisis 
dan sintesis, serta (5) penulisan hasil penelitian. Pada tahap verifikasi, kritik eksternal digunakan 
untuk menguji autentisitas dokumen dan catatan lokal, sedangkan kritik internal digunakan untuk 
menilai keakuratan isi, konsistensi narasi, dan kemungkinan bias dalam sumber lisan maupun 
tertulis (Gottschalk, 1983). Teknik triangulasi sumber juga diterapkan untuk meningkatkan validitas 
data, termasuk triangulasi antar-narasumber, antar-teknik, serta triangulasi waktu untuk mengecek 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  76 

konsistensi informasi mengenai pelaksanaan dan perubahan tradisi Hajat Bumi dari berbagai 
perspektif. 

Teknik pengumpulan data meliputi studi dokumentasi, observasi partisipatif, dan wawancara 
mendalam. Kriteria pemilihan informan ditentukan secara purposive, mencakup tokoh adat, panitia 
pelaksana Hajat Bumi, tokoh agama, serta warga senior yang memiliki pengetahuan historis 
mengenai perkembangan tradisi tersebut. Selain itu, informan tambahan dipilih melalui teknik 
snowball untuk memperoleh narasi yang lebih kaya dan mendalam. Dalam penelitian ini, sebanyak 
12 narasumber diwawancarai, masing-masing dengan durasi 45–90 menit, bergantung pada 
kedalaman informasi dan posisi sosial narasumber dalam komunitas. Wawancara direkam (dengan 
persetujuan) dan kemudian ditranskripsikan untuk dianalisis lebih lanjut menggunakan teknik coding 
tematik sebagaimana disarankan dalam penelitian kualitatif (Creswell, 2013). 

Penelitian dilaksanakan di Dusun Cariu, Desa Sukadana, Kecamatan Sukadana, Kabupaten 
Ciamis. Subjek penelitian adalah masyarakat Dusun Cariu, sementara objek penelitian adalah tradisi 
Hajat Bumi yang masih dilaksanakan secara turun-temurun. Melalui perpaduan metode sejarah dan 
pendekatan etnografis, penelitian ini berupaya menangkap dinamika historis sekaligus makna sosio-
kultural tradisi tersebut, sehingga temuan yang dihasilkan tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga 
interpretatif dan analitis.. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hajat dalam bahasa Sunda memiliki makna mengumpulkan dan merawat. Yang 
dikumpulkan dan dirawat adalah masyarakat serta hasil bumi yang mereka peroleh (Wardah, 2017). 
Dalam konteks budaya Sunda, istilah "hajat" sering kali dikaitkan dengan berbagai kegiatan sosial 
dan tradisional, seperti hajatan atau selamatan, yang melibatkan masyarakat dalam suatu acara 
tertentu, baik yang bersifat religius maupun adat. 

Sementara itu dalam penelitian lain, (Fauzi, 2023) menyatakan bahwa kata "hajat" berasal 
dari serapan bahasa Arab yang berarti kebutuhan atau sesuatu yang diperlukan. Dalam bahasa 
Arab, kata "ḥājah" (حاجة) merujuk pada suatu keperluan yang harus dipenuhi, baik secara fisik 

maupun spiritual. Oleh karena itu, makna hajat dalam bahasa Sunda dan serapan dari bahasa Arab 
memiliki keterkaitan, yakni mengacu pada sesuatu yang penting atau dibutuhkan oleh individu 
maupun kelompok masyarakat. 

Dalam praktik kehidupan sehari-hari, istilah "hajat" dalam budaya Sunda dapat merujuk 
pada berbagai aspek kehidupan, seperti Hajat Bumi yang merupakan tradisi untuk menghormati 
hasil panen dan alam, atau hajat pribadi yang berkaitan dengan keinginan atau kebutuhan 
seseorang dalam mencapai tujuan tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa konsep hajat dalam 
masyarakat Sunda tidak hanya sekadar kebutuhan fisik, tetapi juga mencerminkan nilai sosial, 
budaya, dan spiritual yang dijunjung tinggi. 

Hajat Bumi adalah sebuah pesta rakyat yang sudah ada sejak ratusan tahun yang lalu 
(kurang lebih 500 tahun yang lalu) sejak era Pajajaran, namun saat itu namanya “ngaruwat” karena 
istilah Hajat Bumi ada setelah adanya pengaruh Islam yaitu “hajat” yang berarti butuh/kebutuhan 
(Fauzi, 2023). Islam mulai masuk ke wilayah Tatar Sunda pada tahun 1511 M melalui para 
pedagang Muslim yang berasal dari Malaka. Namun, penyebaran Islam secara lebih luas di wilayah 
Jawa Barat dilakukan oleh Sunan Gunung Jati. Beliau datang ke wilayah Sunda Kelapa yang pada 
saat itu masih berada di bawah kekuasaan Hindu dari Kerajaan Pajajaran untuk menyebarkan 
ajaran Islam. Sementara itu, sebagian besar wilayah Nusantara saat itu telah berada di bawah 
kekuasaan Kesultanan Demak (Hakim et al., 2023). 

Berdasarkan cerita rakyat, tradisi ini berawal dari masa Prabu Sirnaraja (Guru Gantangan), 
seorang tokoh yang membuka lahan di wilayah Cariu. Pada masa pemerintahannya, terjadi sebuah 
tragedi besar akibat pertunjukan seni, yang membuat Prabu Sirnaraja melarang hiburan yang 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

77 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

berbentuk lakon seperti wayang dan pantun. Sebagai gantinya, seni Ronggeng digunakan dalam 
upacara ruwatan untuk memohon keselamatan dan menghindari kejadian serupa di masa depan. 

Seiring waktu, tradisi ini terus berkembang, terutama di bawah kepemimpinan Eyang 
Candradirana, kepala desa pertama setelah Cariu menjadi bagian dari Kerajaan Pajajaran. Pada 
masa kepemimpinannya, Hajat Bumi mulai menjadi bagian dari ritual tahunan yang bertujuan untuk 
mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan atas hasil bumi serta memohon berkah dan 
keselamatan bagi masyarakat. 

Setelah kepemimpinan Eyang Candradirana, Cariu mengalami berbagai perubahan 
administrasi, terutama setelah masuknya pengaruh kolonial dan modernisasi. Namun, meskipun 
mengalami berbagai tantangan, Hajat Bumi tetap dilestarikan oleh para pemimpin berikutnya. Tradisi 
ini tetap menjadi bagian penting dari kehidupan masyarakat, tidak hanya sebagai bentuk 
penghormatan terhadap leluhur, tetapi juga sebagai simbol kebersamaan dan identitas budaya yang 
terus dijaga hingga kini (Darsim, wawancara 5 Maret 2025). 

Hajat Bumi Cariu dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Cariu, Desa Sukadana, Kecamatan 
Sukadana, Kabupaten Ciamis, Jawa Barat. Masyarakat Dusun Cariu menjadi penyelenggara 
sekaligus penikmat Hajat Bumi tersebut, mulai dari anak-anak hingga kaum lansia berpartisipasi 
dalam penyelenggaraannya. Acara tersebut dilaksanakan dua tahun sekali tiap bulan Muharam 
tepatnya pada hari antara Senin atau Kamis kliwon. Awalnya, Hajat Bumi dilaksanakan satu tahun 
sekali, namun karena keterbatasan kemampuan masyarakat sekarang Hajat Bumi dilaksanakan dua 
tahun sekali (Fauzi, wawancara 31 Desember 2022). 

Hajat Bumi merupakan kebiasaan leluhur zaman dahulu, semakin kesini dalam pelaksanaan 
Hajat Bumi ini disesuaikan dengan perkembangan zaman. Orang-orang zaman dahulu dalam 
pelaksanaan Hajat Bumi ada ritual menggotong kursi kosong yang dilakukan dari Situs 
Candradirana ke lokasi kegiatan Hajat Bumi.  Setelah adanya kemajuan zaman sehingga bidang 
agama dan akidah orang meningkat, hal-hal semacam itu sudah tidak dibesar-besarkan bahkan 
dihilangkan. Namun, dalam pelaksanaan Hajat Bumi sekarang ada penambahan seperti doa 
bersama dan tawasulan. Jadi, apabila berbicara mengenai keasliannya tentu saja sudah banyak 
perubahan karena disesuaikan juga dengan kondisi masyarakat (Aditya, wawancara 31 Desember 
2022).  

Kini, Hajat Bumi Cariu telah ditetapkan sebagai Warisan Budaya Tak Benda (WBTB) tingkat 
nasional pada tahun 2024, sebuah pengakuan yang membanggakan bagi masyarakat Cariu dan 
sekitarnya. Dengan status ini, tradisi Hajat Bumi semakin diakui sebagai bagian penting dari 
kekayaan budaya Indonesia yang harus terus dijaga dan diwariskan ke generasi mendatang (Yayat, 
wawancara 9 Januari 2025).   
1. Proses Pelaksanaan Tradisi Hajat Bumi di Dusun Cariu 

Pelaksanaan tradisi Hajat Bumi Cariu diawali dengan tahap ngarubung atau persiapan, 
yang mencerminkan kuatnya semangat kolektivitas dan nilai-nilai karakter masyarakat. 
Berdasarkan hasil pengamatan dan wawancara, tahap persiapan melibatkan serangkaian 
aktivitas yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga memuat muatan nilai sosial, budaya, dan 
spiritual. 
a. Persiapan Tradisi Hajat Bumi 

1) Rapat persiapan 
Rapat persiapan menjadi langkah awal yang fundamental dalam pelaksanaan 

Hajat Bumi. Bertempat di Balai Dusun Cariu dan rumah sesepuh, rapat ini melibatkan 
berbagai elemen masyarakat mulai dari aparatur desa, tokoh masyarakat, pemuda, 
hingga para sesepuh. Keterlibatan lintas generasi dan golongan ini mencerminkan 
penerapan nilai-nilai karakter seperti gotong royong, tanggung jawab, dan penghargaan 
terhadap keberagaman, sebagaimana ditegaskan dalam kebijakan nasional tentang 
Penguatan Pendidikan Karakter (Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 87 
Tahun 2017 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter, 2017).  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  78 

2) Persiapan lokasi kegiatan 
Pemilihan dan pembersihan lokasi kegiatan Hajat Bumi menunjukkan 

penghormatan masyarakat terhadap ruang publik dan nilai spiritual yang melekat pada 
situs keramat. Kerja bakti untuk membersihkan lapangan, memangkas semak, dan 
memperbaiki fasilitas mencerminkan nilai kerja sama, kepedulian terhadap lingkungan, 
serta tanggung jawab sosial.  

3) Persiapan anggaran kegiatan 
Pengelolaan dana untuk Hajat Bumi bersifat partisipatif dan kolaboratif, 

melibatkan sumber swadaya masyarakat, APBDes, serta donasi dari instansi dan 
pelaku usaha lokal. Sistem perelek atau sumbangan sukarela menjadi simbol 
kesadaran kolektif dan solidaritas sosial yang tinggi dalam masyarakat Cariu. Selain itu, 
dukungan pemerintah desa menunjukkan adanya sinergi antara pelestarian budaya 
lokal dengan kebijakan pembangunan desa, memperkuat keberlanjutan tradisi ini di 
tengah perubahan zaman.  

4) Pemungutan perelek dan beras  
Kegiatan pemungutan perelek dan beras dari rumah ke rumah merupakan 

bentuk nyata praktik solidaritas sosial. Warga diberikan kebebasan untuk berkontribusi 
sesuai kemampuannya, memperlihatkan nilai kesetaraan dan penghargaan terhadap 
setiap individu, tanpa memandang besar kecilnya kontribusi.  

5) Tutunggulan  

 
Gambar 1. Tutunggulan 

Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2022 
 

Tutunggulan merupakan tradisi musikal khas Sunda yang dilakukan dengan 
menabuh alu ke lesung secara berirama. Dalam konteks Hajat Bumi, tutunggulan 
bukan sekadar hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai media komunikasi sosial untuk 
memberitahukan masyarakat tentang akan diselenggarakannya hajatan. Tutunggulan 
ini menguatkan rasa kekompakan dan memperkuat semangat kerja sama dalam 
masyarakat. Dengan suara khas yang menggema, tutunggulan juga menandai awal 
dari mobilisasi sosial, di mana warga mulai berdatangan, bergotong royong, serta 
menyumbangkan tenaga dan materi.  

6) Ngulem/nyambungan 
Ngulem merupakan praktik mengundang warga untuk hadir dalam acara Hajat 

Bumi, dilakukan baik secara tradisional maupun modern. Respon terhadap undangan 
ini sering diikuti oleh praktik nyambungan, yakni tradisi menyumbang berupa uang atau 
bahan makanan. Nyambungan memperlihatkan nilai kepedulian dan kebersamaan 
sosial, serta menjadi bentuk kontribusi sukarela untuk mendukung keberlangsungan 
acara. Warga dari dusun lain seperti Sukarasa, Cisadap, dan Cikancah yang ikut 
nyambungan menunjukkan bahwa Hajat Bumi bukan hanya milik komunitas lokal, 
melainkan juga menjadi ajang mempererat hubungan antardusun. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

79 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

7) Membuat sarana prasarana 
Membangun dan menghias sarana prasarana menjadi bagian penting dalam 

persiapan Hajat Bumi. Keterlibatan masyarakat dalam mempercantik dan 
memperlengkapi lokasi acara menunjukkan tingginya nilai gotong royong, kepedulian 
terhadap estetika budaya untuk menciptakan suasana yang sakral dan meriah. 

8) Membersihkan makam keramat  
Seminggu sebelum acara, masyarakat melaksanakan pembersihan dan 

tawasulan di dua situs makam keramat, yakni Makam Eyang Candradirana dan Makam 
Kyai Nursalim. Tradisi ini memperlihatkan nilai religiusitas, penghormatan terhadap 
sejarah lokal, serta memperkuat kesadaran akan keterhubungan antara masa lalu, 
masa kini, dan masa depan. 

9) Menyembelih hewan 
Penyembelihan hewan, khususnya kambing, menjadi salah satu prosesi 

penting dalam persiapan Hajat Bumi. Jika dahulu tradisi ini mengandung unsur klenik 
(numbal), kini penyembelihan dilakukan sesuai syariat Islam, tanpa praktik penguburan 
kepala hewan. Daging hasil penyembelihan digunakan untuk konsumsi bersama, 
memperlihatkan adaptasi tradisi terhadap nilai-nilai religius yang lebih universal.  

10) Mengolah makanan 
Kegiatan pengolahan makanan menjadi simbol penting dari semangat 

kebersamaan dalam Hajat Bumi. Selain memasak makanan yang akan dihias di 
balandongan sebagai simbol hasil bumi, warga, khususnya ibu-ibu, juga memasak 
berbagai hidangan untuk konsumsi para tamu dan panitia.  

11) Menghias (ngahias) 
Tahap akhir persiapan adalah menghias lokasi kegiatan. Gapura sebagai pintu 

masuk dan balandongan sebagai pusat acara dihias dengan berbagai ornamen, 
tumbuhan, dan hasil bumi. Khusus gapura dalam balandongan dibuat lebih rendah 
sebagai simbol ajakan untuk bersikap rendah hati dan sederhana dalam merayakan 
Hajat Bumi.  

12) Rambangan 

 
Gambar 2. Rambangan 

Sumber: Dokumentasi Pribadi Tahun 2024 
 

Rambangan merupakan salah satu elemen dekoratif khas dalam Hajat Bumi, 
berupa berbagai jenis makanan yang diikat dengan janur dan digantung pada anyaman 
bambu berbentuk jaring di atas balandongan. Empat kategori makanan yaitu ubi-ubian, 
buah-buahan, sayuran, dan makanan olahan menjadi lambang kelimpahan hasil bumi. 
Selain memperindah balandongan, rambangan juga menanamkan nilai kesyukuran, 
kerja keras, dan penghargaan atas sumber daya alam yang dimiliki masyarakat. 

13) Majang 
Tahap majang juga memperlihatkan karakter kolektivitas masyarakat Cariu. 

Tawasulan, tausyiah, hingga pembagian tugas memperlihatkan bagaimana masyarakat 
mengintegrasikan aspek religius, sosial, dan teknis secara seimbang dalam sebuah 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  80 

acara adat. Adanya serangkaian ritual seperti ruwatan, munah, rajah, dan numbal 
semakin memperkuat pemahaman bahwa dalam budaya Sunda, kehidupan manusia 
selalu dipandang sebagai bagian dari harmoni besar antara alam, manusia, dan 
kekuatan ilahi. 

 
b. Pelaksanaan Tradisi Hajat Bumi 

Pelaksanaan Hajat Bumi terbagi menjadi dua sesi, yaitu siang dan malam, masing-
masing dengan rangkaian acara yang memiliki makna dan tujuan tersendiri.  
1) Pelaksanaan Hajat Bumi (Siang) 

a) Penyambutan tamu undangan  
Setibanya di lokasi, para tamu akan disambut dengan prosesi lengser dan 

payung. Lengser, yang merupakan simbol kehormatan, melambangkan kesopanan 
serta penghargaan terhadap tamu. Payung yang digunakan juga memiliki makna 
simbolis sebagai pelindung dan penerimaan yang hangat bagi para tamu, 
menandakan bahwa mereka dihormati dan dihargai dalam acara ini. Proses 
penyambutan ini bukan hanya menunjukkan keramahan, tetapi juga 
menggarisbawahi pentingnya keterlibatan berbagai pihak dalam acara adat ini, baik 
dari pemerintah maupun masyarakat. 

b) Prakata panitia, dan penuturan sejarah 
Setelah penyambutan, acara berlanjut dengan prakata yang disampaikan 

oleh ketua panitia Hajat Bumi atau sesepuh lembur. Penuturan sejarah ini berfungsi 
sebagai pengingat dan penghubung antara tradisi masa lalu dengan kehidupan 
masyarakat Cariu saat ini. Melalui sejarah yang diceritakan, para peserta acara, 
baik yang berasal dari dalam maupun luar Cariu, dapat memahami lebih dalam 
tentang asal-usul dan nilai-nilai yang terkandung dalam Hajat Bumi, serta 
bagaimana tradisi ini terus dilestarikan dan dijaga oleh masyarakat setempat. 

c) Tutunggulan dan ngangkring 

 
Gambar 3. Tutunggulan dan Ngangkring 

Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2024 
 

Ketika tamu mulai memasuki area acara Hajat Bumi Cariu, mereka 
disambut dengan tabuhan tutunggulan yang memecah keheningan dan 
mengundang perhatian. Tabuhan ini berlangsung selama beberapa menit, diiringi 
dengan alunan musik ngangkring. Pada saat yang bersamaan, seseorang 
membacakan prolog sebagai penjelasan mengenai tujuan ngagondang, sebuah 
upacara yang menjadi simbol penyambutan yang hangat dan penuh makna. 
Tutunggulan dan ngangkring, meskipun merupakan dua seni yang berbeda, saling 
melengkapi dan menjadi satu kesatuan yang erat dalam tradisi ini. Tutunggulan, 
yang terdiri dari penumbukan lesung dengan alu, memberikan ritme yang keras dan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

81 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

khas, sedangkan ngangkring menambahkan dimensi musikal melalui kawih-kawih 
yang dinyanyikan dengan penuh makna dan irama yang dalam. 

d) Sambutan-sambutan  
Setelah prosesi musik dan seni, rangkaian acara dilanjutkan dengan 

sambutan-sambutan dari berbagai pejabat, termasuk Camat Sukadana, Kepala 
Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Ciamis, serta Bupati atau Wakil 
Bupati Ciamis. Sambutan-sambutan ini menjadi bagian dari formalitas yang 
mengesahkan pelaksaan acara, sekaligus mengungkapkan apresiasi kepada 
masyarakat yang terlibat serta menggarisbawahi pentingnya pelestarian budaya 
dalam konteks modern. 

e) Seni ibingan ronggeng 

 
Gambar 4. Seni ibingan ronggeng 

Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2022 
 

Pada siang hari, pelaksanaan acara lebih dominan dengan prosesi 
seremonial yang melibatkan berbagai pihak, termasuk tamu undangan dari 
pemerintah dan masyarakat. Salah satu bagian yang menarik adalah seni ibingan 
ronggeng. Tarian ini bukan sekadar hiburan, melainkan bagian dari upaya untuk 
memperkuat ikatan sosial dan budaya di antara warga. Selain itu, adanya tradisi 
memasukkan uang logam ke dalam seeng yang kemudian diberikan kepada nayaga 
menunjukkan penghargaan terhadap mereka yang berperan dalam menjaga 
kelangsungan seni dan budaya. Proses ini bukan hanya tentang hiburan, tetapi juga 
tentang rasa syukur kepada Tuhan atas hasil bumi yang telah diberikan. Pada saat 
ini, masyarakat mendapatkan kesempatan untuk bersosialisasi, berbagi 
kebahagiaan, dan menjaga tradisi melalui seni. 

2) Pelaksanaan Hajat Bumi (Malam) 
Sesi malam Hajat Bumi, yang dimulai dengan upacara mapag kuncen, 

menunjukkan sisi sakral dari acara ini. Rangkaian ini menjadi lambang dari perjalanan 
spiritual masyarakat, yang tidak hanya mengingatkan mereka akan leluhur, tetapi juga 
menghargai hubungan yang mereka jalin dengan alam dan Tuhan Yang Maha Kuasa. 

Ketika rombongan mapag kuncen kembali ke desa, mereka disambut dengan 
tutunggulan dan ngangkring. Kedua seni ini menjadi simbol dari harmoni antara 
manusia dan alam, dengan tabuhan yang menggema dan suara kawih yang penuh 
makna. Ngangkring, yang dilakukan dengan ritme tertentu, menggambarkan kerja 
sama antar sesama untuk mencapai tujuan bersama, baik dalam berkarya, maupun 
dalam merayakan hasil bumi. 

Pada akhirnya, prosesi nyalar yang dilakukan pada malam hari menjadi simbol 
dari rasa syukur masyarakat atas hasil bumi yang mereka peroleh. Makanan yang 
digantung dengan janur dan diikat pada bambu menjadi simbol dari rezeki yang 
diberikan oleh Sang Kuasa, dan tradisi mencabut makanan tersebut lalu 
membagikannya kepada semua orang adalah ungkapan kebersamaan dan rasa 
syukur. Nyalar juga dapat dipandang sebagai simbol dari pemeliharaan dan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  82 

pengelolaan sumber daya alam yang telah berlangsung secara turun-temurun, yang 
terus dijaga dengan penuh tanggung jawab. 
 

 
Gambar 5. Nyalar 

Sumber: Dokumentasi Panitia Hajat Bumi Cariu Tahun 2022 
 

3) Penutupan Tradisi Hajat Bumi 
Setelah pelaksanaan Hajat Bumi di Cariu selesai, proses penutupan acara 

dilakukan melalui musyawarah atau riungan. Kegiatan ini penting untuk mengucapkan 
terima kasih atas kerja sama dan kontribusi dari seluruh panitia yang terlibat dalam 
acara tersebut. Musyawarah juga menjadi momen untuk menyampaikan rincian 
penggunaan anggaran yang telah dikeluarkan selama rangkaian acara, serta untuk 
melakukan evaluasi terhadap jalannya acara. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun 
Hajat Bumi adalah acara tradisional, terdapat upaya untuk melakukan pengelolaan 
acara secara transparan dan terstruktur. Evaluasi ini juga bertujuan agar pelaksanaan 
Hajat Bumi di masa depan dapat lebih baik lagi, dengan memperhatikan setiap aspek 
yang perlu diperbaiki. Setelah musyawarah, acara ditutup dengan doa bersama 
sebagai bentuk syukur atas kelancaran acara dan harapan agar semua kegiatan yang 
telah dilaksanakan membawa manfaat bagi masyarakat. Selanjutnya, kegiatan diakhiri 
dengan makan bersama, yang menggambarkan semangat kebersamaan dan 
persatuan di antara warga Cariu. 

Dalam upaya untuk memperluas partisipasi masyarakat, Hajat Bumi Cariu juga 
dipublikasikan melalui media sosial seperti Instagram dan Facebook. Publikasi melalui 
media sosial juga mencerminkan adaptasi tradisi dengan perkembangan zaman, yang 
memanfaatkan teknologi untuk menjaga relevansi acara tersebut, sekaligus 
mempromosikan kekayaan budaya lokal kepada masyarakat yang lebih luas. Dengan 
cara ini, Hajat Bumi Cariu tidak hanya menjadi acara untuk masyarakat setempat, tetapi 
juga bisa menjadi daya tarik wisata budaya yang dapat memperkenalkan kebudayaan 
Cariu kepada lebih banyak orang. 

Pelaksanaan tradisi Hajat Bumi Cariu yang dilaksanakan dengan penuh 
perencanaan dan keterlibatan masyarakat menunjukkan betapa kuatnya ikatan antara 
kebudayaan lokal dengan upaya menjaga keberlanjutan nilai-nilai sosial dan spiritual. 
Melalui serangkaian kegiatan yang penuh makna, Hajat Bumi Cariu tidak hanya 
berfungsi sebagai ungkapan rasa syukur atas hasil bumi, tetapi juga sebagai sarana 
untuk mempererat solidaritas antarwarga serta menghormati leluhur. Kehadiran tradisi 
ini di media sosial semakin memperkuat peranannya dalam melestarikan budaya lokal 
dan mengajak generasi mendatang untuk ikut serta dalam menjaga dan merayakan 
warisan yang telah ada. 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

83 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

2. Nilai-nilai Karakter dalam Tradisi Hajat Bumi di Cariu 
Kemendikbud telah menetapkan 18 nilai karakter dalam Perpres No. 87 Tahun 2017 

yang harus ditanamkan dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Berikut adalah nilai-nilai 
karakter yang tercermin dalam tradisi Hajat Bumi Cariu: 
1) Religius 

Dalam konteks tradisi Hajat Bumi Cariu, nilai karakter religius tampak menonjol 
sebagai manifestasi integrasi antara dimensi spiritual dan kearifan budaya lokal. Nilai 
religius, menurut Lickona (1991), merupakan bagian dari moral character yang menekankan 
hubungan manusia dengan nilai-nilai transendental sebagai dasar pembentukan perilaku 
bermakna. Pada masyarakat agraris seperti di wilayah Cariu, religiusitas tidak berdiri 
sebagai entitas individual, tetapi terinternalisasi dalam pola hubungan sosial dan ritus 
komunal. Hal ini sejalan dengan teori Durkheim (1912) tentang fungsi sosial ritual, bahwa 
praktik keagamaan dalam sebuah masyarakat berperan memperkuat solidaritas kolektif dan 
meneguhkan identitas kelompok melalui simbol-simbol sakral. 

Prosesi seperti doa bersama, tawasulan, dan tausiyah bukan hanya dimaknai 
sebagai aktivitas spiritual, tetapi juga sebagai mekanisme transmisi nilai-nilai moral dan etika 
antar generasi. Penelitian Geertz (1960) tentang religiusitas dalam masyarakat Jawa 
menunjukkan bahwa ritual komunal berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai agama 
sekaligus memperkuat struktur sosial-budaya masyarakat. Studi serupa oleh 
Koentjaraningrat (1994) juga mengungkap bahwa kegiatan keagamaan dalam upacara 
tradisional merupakan bagian dari cultural pattern yang menjaga kesinambungan identitas 
lokal sekaligus meneguhkan kedekatan manusia dengan kekuatan ilahiah. 

Dengan demikian, praktik religius dalam Hajat Bumi Cariu tidak dapat dipahami 
hanya sebagai simbol kepercayaan, tetapi sebagai sistem nilai yang mengatur cara pandang 
masyarakat terhadap alam, kehidupan, dan hubungan dengan Tuhan. Tradisi ini membentuk 
ruang edukatif yang secara tidak langsung menanamkan karakter religius, memperkuat 
integrasi sosial, serta menjaga stabilitas moral komunitas. Integrasi nilai religius ke dalam 
struktur ritual menunjukkan bagaimana budaya lokal bekerja sebagai medium pendidikan 
karakter dan spiritualitas yang berkelanjutan.  

2) Jujur 
Dalam tradisi Hajat Bumi Cariu, nilai kejujuran menempati posisi sentral sebagai 

mekanisme sosial yang mengatur keberlangsungan kegiatan, terutama dalam proses 
pengelolaan serta pelaporan dana bantuan. Kejujuran ini tidak hanya berfungsi sebagai 
etika individual, tetapi juga sebagai norma kolektif yang dibangun melalui trust atau rasa 
saling percaya antarwarga. Dalam perspektif teori modal sosial yang dikemukakan oleh 
Putnam (1993), kepercayaan dan norma timbal balik (reciprocity) merupakan elemen 
penting yang memungkinkan suatu komunitas mempertahankan kohesi sosial dan 
efektivitas tindakan kolektif. Praktik transparansi dalam Hajat Bumi menunjukkan bahwa 
masyarakat Cariu memaknai kejujuran sebagai bagian dari nilai budaya yang diwariskan, 
bukan sekadar prosedur administratif. 

Penelitian-penelitian antropologi tentang upacara adat di berbagai masyarakat 
agraris Indonesia juga menunjukkan pola serupa, di mana integritas moral dan 
pengejawantahan nilai kejujuran menjadi pilar yang memastikan keberlanjutan tradisi. 
Misalnya, studi mengenai ritual sedekah bumi dan bersih desa di Jawa menunjukkan bahwa 
pengelolaan dana secara jujur menjadi indikator penting legitimasi panitia adat dan pemuka 
masyarakat (Geertz, 1960; Koentjaraningrat, 1990). Dalam konteks tersebut, transparansi 
bukan hanya alat pengawasan sosial, tetapi juga sarana social bonding yang memperkuat 
kepercayaan horizontal antaranggota komunitas. 

Kejujuran dalam pelaporan dana pada Hajat Bumi Cariu dengan demikian 
menghasilkan dua fungsi utama: (1) fungsi instrumental, yakni menjaga akuntabilitas dalam 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  84 

pelaksanaan acara, dan (2) fungsi simbolik, yakni mempertahankan nilai budaya yang 
memperkuat identitas kolektif. Kombinasi kedua fungsi ini menciptakan rasa saling 
menghormati pada level individu maupun komunal, serta memperkuat integrasi sosial yang 
menjadi prasyarat penting keberlanjutan tradisi. Dengan demikian, praktik kejujuran yang 
dijunjung tinggi dalam tradisi Hajat Bumi tidak hanya merefleksikan integritas etis 
masyarakat Cariu, tetapi juga berperan sebagai mekanisme budaya yang menjamin 
kelangsungan dan legitimasi ritual dari generasi ke generasi. 

3) Toleransi 
Toleransi merupakan nilai fundamental dalam dinamika sosial masyarakat majemuk 

seperti di Cariu, di mana keberagaman keyakinan dan praktik budaya menjadi bagian dari 
kehidupan sehari-hari. Dalam konteks ini, meskipun terdapat sebagian warga yang tidak 
sepakat dengan pelaksanaan tradisi Hajat Bumi karena perbedaan pandangan religius, 
ketidaksepakatan tersebut tidak berkembang menjadi konflik sosial. Fenomena ini sejalan 
dengan konsep tolerance of difference yang dikemukakan oleh John Rawls (1993), bahwa 
masyarakat yang plural membutuhkan kesediaan menerima keberbedaan selama tidak 
mengancam keteraturan sosial. Sikap saling menghormati yang ditunjukkan warga Cariu 
juga sejalan dengan temuan Putnam (2007) tentang pentingnya bridging social capital, yakni 
hubungan antar-kelompok berbeda yang mampu memperkuat kohesi sosial. 

Pengakuan masyarakat terhadap Hajat Bumi sebagai bagian dari warisan budaya 
lokal menunjukkan adanya mekanisme cultural resilience, sebagaimana dijelaskan oleh 
Adger (2000), bahwa masyarakat mampu mempertahankan nilai dan tradisi melalui proses 
adaptasi sosial tanpa menimbulkan ketegangan identitas. Penelitian etnografi oleh Hefner 
(2011) mengenai masyarakat Jawa dan Sunda juga menunjukkan bahwa bentuk-bentuk 
ritual tradisional tetap dapat dipertahankan melalui praktik toleransi dan kompromi simbolik 
antara nilai agama dan tradisi leluhur. Dalam kasus Cariu, toleransi tersebut bukan hanya 
sebatas penerimaan pasif, tetapi menciptakan ruang interaksi sosial yang harmonis, 
memperkuat solidaritas kolektif, dan mencegah polarisasi nilai. Dengan demikian, toleransi 
berfungsi sebagai mekanisme sosial yang memastikan keberlanjutan harmoni di tengah 
pluralitas kepercayaan, sekaligus memperkokoh nilai kebersamaan yang menjadi fondasi 
kehidupan masyarakat lokal. 

4) Disiplin 
Kedisiplinan yang ditunjukkan masyarakat Cariu dalam penyelenggaraan acara 

mencerminkan kapasitas sosial yang kuat, sebagaimana dijelaskan dalam teori social capital 
oleh Putnam (1993), bahwa kepatuhan, koordinasi, dan kepercayaan antaranggota 
komunitas menjadi fondasi efektivitas tindakan kolektif. Ketepatan waktu dan kepatuhan 
panitia terhadap aturan kerja menggambarkan adanya norm internalization yang selaras 
dengan pandangan Durkheim (1982) mengenai disiplin sebagai instrumen pembentukan 
keteraturan sosial. Dalam konteks manajemen organisasi, perilaku disiplin panitia sejalan 
dengan temuan Luthans (2011) yang menekankan bahwa konsistensi prosedural dan 
kejelasan peran meningkatkan efisiensi operasional dalam kegiatan berbasis tim. Penelitian 
oleh Sinha dan Arora (2015) juga menunjukkan bahwa ketepatan waktu dan kesiapsiagaan 
dalam kerja kelompok terbukti berkontribusi pada keberhasilan program komunitas melalui 
peningkatan koordinasi interpersonal. Dalam acara yang diteliti, disiplin tampak bukan hanya 
pada aspek mekanis seperti kedatangan tepat waktu, tetapi juga pada kesigapan panitia 
menyiapkan perlengkapan, menjaga alur kegiatan, serta memastikan setiap prosesi 
mengikuti jadwal yang telah ditetapkan. Implementasi disiplin yang menyeluruh ini 
menciptakan struktur acara yang teratur, harmonis, dan minim gangguan, sekaligus 
menguatkan argumentasi bahwa kedisiplinan kolektif merupakan faktor penentu 
keberhasilan suatu penyelenggaraan kegiatan masyarakat.. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

85 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

5) Kerja Keras 
erja keras dalam masyarakat Cariu tercermin melalui persiapan intensif yang 

dilakukan untuk menyukseskan Hajat Bumi, sebuah tradisi yang memiliki makna sosial dan 
kultural yang mendalam. Setiap anggota masyarakat terlibat secara aktif dalam berbagai 
aspek kegiatan, mulai dari pembersihan area hingga penyediaan logistik dan konsumsi, 
mencerminkan bentuk partisipasi kolektif yang sistematis. Fenomena ini sejalan dengan 
konsep “collective efficacy” yang dikemukakan oleh Bandura (2000), di mana kemampuan 
kelompok untuk mencapai tujuan bersama meningkat melalui koordinasi dan kepercayaan 
antaranggota. Semangat gotong royong yang tinggi, yang merupakan salah satu pilar 
budaya Indonesia, memperlihatkan bagaimana kerja keras individu tidak hanya diarahkan 
pada pencapaian hasil, tetapi juga pada penguatan struktur sosial melalui solidaritas dan 
kohesi komunitas (Geertz, 1960; Koentjaraningrat, 1985). Penelitian Lapointe et al. (2017) 
menunjukkan bahwa partisipasi aktif dalam ritual komunitas berperan signifikan dalam 
membangun rasa tanggung jawab kolektif dan kepuasan sosial, yang pada gilirannya 
mendorong keterlibatan yang lebih konsisten dan tulus. Dengan demikian, kerja keras yang 
ditunjukkan dalam persiapan Hajat Bumi bukan sekadar upaya pragmatis untuk kelancaran 
acara, tetapi juga merupakan medium penting untuk mereproduksi nilai-nilai sosial, 
memperkuat ikatan emosional antaranggota, dan menegaskan identitas budaya lokal. Hal ini 
menunjukkan bahwa dalam konteks komunitas tradisional, kerja keras memiliki dimensi 
multidimensional yang mencakup aspek ekonomi, sosial, dan kultural, sekaligus berfungsi 
sebagai mekanisme pemelihara kohesi dan keberlanjutan tradisi. 

6) Kreatif 
Inovasi yang dilakukan oleh panitia Hajat Bumi Cariu dalam memperkenalkan tradisi 

ini kepada masyarakat luar menunjukkan penerapan nilai kreativitas dan adaptasi budaya 
melalui teknologi. Pemanfaatan barcode yang berisi informasi mengenai tradisi Hajat Bumi, 
yang dapat dipindai menggunakan perangkat seluler, mencerminkan pendekatan inovatif 
dalam pengelolaan dan pelestarian budaya (Davis et al., 2020). Pendekatan ini sejalan 
dengan konsep cultural innovation, yang menekankan pentingnya penggunaan media digital 
untuk memperluas jangkauan dan relevansi tradisi lokal (Hofstede, 2011). Menurut 
penelitian oleh Smith dan Jackson (2019), integrasi teknologi informasi dalam praktik 
budaya dapat meningkatkan partisipasi masyarakat muda, yang secara demografis lebih 
terhubung dengan perangkat digital, sehingga memperkuat kesinambungan tradisi lintas 
generasi. 

Selain itu, inovasi ini juga mencerminkan prinsip cultural sustainability, yaitu strategi 
untuk menjaga nilai-nilai budaya agar tetap hidup dalam konteks modernisasi dan 
globalisasi (Throsby, 2012). Dengan menghadirkan informasi tradisi secara digital, 
masyarakat Cariu tidak hanya melestarikan aspek fisik dari tradisi Hajat Bumi, tetapi juga 
menjamin relevansi simbolik dan edukatif bagi generasi muda. Hal ini sejalan dengan 
temuan penelitian Ariyanti (2021) yang menunjukkan bahwa integrasi teknologi dalam 
pelestarian budaya tradisional meningkatkan keterlibatan masyarakat, memperkuat identitas 
lokal, dan menciptakan akses yang lebih luas bagi audiens global. Oleh karena itu, strategi 
ini tidak sekadar inovatif, tetapi juga kritis dalam menyeimbangkan pelestarian nilai-nilai 
budaya dengan dinamika perkembangan teknologi modern. 

7) Cinta tanah air 
Nilai cinta tanah air dalam tradisi Hajat Bumi Cariu tercermin melalui praktik 

pelestarian budaya lokal yang dilakukan masyarakat sebagai bentuk komitmen terhadap 
warisan leluhur. Pelestarian tradisi ini bukan sekadar ritual simbolik, melainkan merupakan 
manifestasi konkret dari identitas kultural yang melekat pada komunitas, sebagaimana 
dijelaskan oleh Geertz (1973) yang menekankan bahwa budaya berfungsi sebagai sistem 
makna yang membentuk identitas sosial dan moral masyarakat. Penelitian oleh Kartodirdjo 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  86 

(1985) menunjukkan bahwa ritual tradisional memiliki peran penting dalam membangun 
kohesi sosial dan transmisi nilai-nilai generasi ke generasi, yang sejalan dengan 
pengamatan bahwa Hajat Bumi melibatkan partisipasi aktif masyarakat, termasuk generasi 
muda, dalam upaya mempertahankan warisan budaya. Kegiatan ini menegaskan rasa 
bangga terhadap budaya lokal sekaligus menegaskan bahwa mempertahankan tradisi 
merupakan ekspresi nyata dari cinta tanah air, sesuai dengan perspektif Anderson (2006) 
tentang nasionalisme sebagai konstruksi sosial yang dibentuk melalui praktik budaya 
kolektif. Lebih lanjut, Hajat Bumi dapat dipahami sebagai simbol identitas budaya yang 
memiliki fungsi edukatif dan sosial, karena melalui ritual ini masyarakat tidak hanya 
melestarikan nilai-nilai leluhur, tetapi juga mentransmisikan kesadaran historis dan kultural 
kepada generasi penerus, sebagaimana ditunjukkan oleh penelitian Rahman (2018) dalam 
konteks pelestarian tradisi lokal di Jawa Barat. Dengan demikian, keterlibatan aktif 
masyarakat Cariu dalam Hajat Bumi tidak hanya memperkuat identitas budaya lokal, tetapi 
juga berkontribusi pada pemeliharaan keanekaragaman budaya Indonesia, menegaskan 
hubungan intrinsik antara cinta tanah air, pelestarian budaya, dan pembangunan identitas 
nasional. 

8) Peduli lingkungan 
Dalam tradisi Hajat Bumi, kepedulian terhadap lingkungan tercermin secara nyata 

melalui praktik membersihkan makam keramat dan area sekitarnya sebelum dan sesudah 
pelaksanaan acara (Suryana et al., 2024; Alfarizi et al., 2025). Tindakan ini bukan sekadar 
ritual simbolik, tetapi mencerminkan penghargaan masyarakat Cariu terhadap alam sebagai 
entitas yang integral dalam kehidupan sosial dan spiritual mereka. Konsep ini sejalan 
dengan teori sacred ecology yang dikemukakan oleh Berkes (1999), yang menekankan 
bahwa pengetahuan lokal dan praktik budaya tradisional dapat berperan signifikan dalam 
pelestarian lingkungan. Selain itu, budaya pamali yang mengatur larangan-larangan 
tertentu—seperti tidak menebang pohon sembarangan, tidak membuang sampah secara 
tidak bertanggung jawab, atau tidak merusak sumber daya alam secara langsung—menjadi 
mekanisme sosial yang efektif untuk menjaga kelestarian lingkungan. Penelitian oleh Dove 
(2006) menunjukkan bahwa norma-norma budaya yang bersifat tabu memiliki fungsi 
ekologis yang nyata, karena secara tidak langsung membatasi aktivitas manusia yang 
berpotensi merusak ekosistem (Sudarto et al., 2024a). Dengan demikian, tradisi Hajat Bumi 
tidak hanya mengandung nilai spiritual, tetapi juga nilai ekologis yang mendukung 
keberlanjutan lingkungan (Sudarto et al., 2024b). Praktik-praktik ini menciptakan kesadaran 
kolektif tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara manusia dan alam, sekaligus 
menanamkan tanggung jawab lintas generasi untuk memelihara lingkungan hidup sebagai 
warisan yang harus dijaga bagi generasi mendatang (Pretty et al., 2009). Fenomena ini 
menegaskan bahwa budaya lokal dapat menjadi instrumen strategis dalam mencapai tujuan 
pembangunan berkelanjutan, khususnya dalam konteks pelestarian lingkungan di tingkat 
komunitas. 

9) Peduli sosial 
Semangat gotong royong yang tertuang dalam tradisi Hajat Bumi di Cariu 

menunjukkan adanya bentuk kepedulian sosial yang mendalam yang melampaui sekadar 
bantuan materi, melainkan menekankan aspek kohesi sosial dan solidaritas komunitas. 
Partisipasi seluruh lapisan masyarakat dalam tahapan persiapan, pelaksanaan, hingga 
penutupan acara bukan hanya sekadar kewajiban, tetapi merupakan manifestasi dari norma 
sosial yang mengatur perilaku kolektif (Geertz, 1960; Putnam, 2000). Fenomena ini sejalan 
dengan konsep social capital, yang menekankan pentingnya jaringan sosial, kepercayaan, 
dan norma timbal balik dalam membangun kapasitas komunitas untuk bertindak bersama 
demi kepentingan kolektif (Putnam, 2000). Selain itu, praktik berbagi hasil panen dan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

87 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

makanan memperkuat gagasan bahwa kepedulian sosial dalam masyarakat tradisional tidak 
hanya berbasis materi, tetapi juga berfokus pada pembentukan rasa saling memiliki, 
solidaritas, dan tanggung jawab bersama (Haryanto, 2018). Penelitian serupa di konteks 
komunitas agraris di Jawa Barat menunjukkan bahwa ritual panen kolektif tidak hanya 
memperkuat hubungan sosial, tetapi juga meningkatkan ketahanan sosial masyarakat dalam 
menghadapi ketidakpastian ekonomi dan lingkungan (Sari & Rahman, 2021). Dengan 
demikian, Hajat Bumi berfungsi sebagai arena sosial yang mengintegrasikan kepedulian, 
partisipasi, dan kebersamaan, menunjukkan bahwa peduli sosial dalam konteks lokal 
memiliki dimensi kultural yang kompleks dan strategis, yang berperan dalam memperkuat 
kohesi komunitas dan keberlanjutan sosial-ekonomi masyarakat (Sudarto et al., 2024b; 
Nuraini et al., 2025). 

10) Tanggung jawab 
Nilai tanggung jawab muncul dengan sangat jelas dalam pelaksanaan Hajat Bumi, 

khususnya di kalangan panitia yang menunjukkan dedikasi tinggi dalam menjalankan 
tugasnya. Setiap anggota panitia memiliki peran yang terdefinisi secara sistematis, mulai 
dari persiapan perlengkapan hingga pemantauan jalannya seluruh rangkaian acara, yang 
sejalan dengan konsep role clarity dalam teori organisasi. Menurut Katz dan Kahn (1978), 
kejelasan peran (role clarity) merupakan salah satu faktor kunci yang mempengaruhi 
efektivitas individu dalam organisasi, karena memastikan setiap anggota memahami 
tanggung jawabnya sehingga mengurangi risiko konflik internal dan meningkatkan 
koordinasi. Lebih lanjut, tanggung jawab panitia juga tercermin dalam pengelolaan dana dan 
sumbangan yang dilakukan secara terbuka dan transparan, mengikuti prinsip accountability 
yang menekankan pentingnya pertanggungjawaban publik dalam setiap pengelolaan 
sumber daya (Bovens, 2007). Transparansi ini tidak hanya menjaga kepercayaan 
masyarakat, tetapi juga membentuk budaya etis di dalam organisasi, yang sejalan dengan 
temuan penelitian oleh Brown dan Treviño (2006) bahwa praktik etika dan tanggung jawab 
sosial organisasi dapat memperkuat legitimasi sosial dan meningkatkan kepercayaan publik. 
Sikap tanggung jawab yang ditunjukkan oleh panitia mencerminkan komitmen kolektif 
terhadap kelancaran acara dan menegaskan nilai collective efficacy, yaitu keyakinan 
kelompok terhadap kemampuan mereka untuk mencapai tujuan bersama (Bandura, 1997). 
Dengan demikian, perilaku tanggung jawab ini tidak hanya berdampak pada keberhasilan 
pelaksanaan Hajat Bumi, tetapi juga menjadi model pembelajaran sosial bagi generasi 
mendatang mengenai pentingnya dedikasi, integritas, dan kerja sama dalam mencapai 
tujuan bersama, sejalan dengan prinsip social learning theory yang menekankan bahwa 
perilaku individu banyak dipengaruhi oleh pengamatan terhadap tindakan orang lain 
(Bandura, 1977). 

Tradisi Hajat Bumi Cariu tidak hanya merupakan bentuk ritual keagamaan atau adat 
semata, tetapi juga berfungsi sebagai medium pembelajaran nilai-nilai karakter yang fundamental 
bagi pembentukan identitas dan jati diri bangsa. Setiap tahapan ritual, mulai dari persiapan, 
pelaksanaan, hingga pembersihan atau penutupannya, memuat praktik-praktik sosial yang 
menanamkan nilai religiusitas, kejujuran, toleransi, disiplin, dan kepedulian terhadap sesama 
serta lingkungan. Hal ini sejalan dengan konsep pendidikan karakter berbasis budaya yang 
dikemukakan oleh Lickona (1991), yang menyatakan bahwa pendidikan karakter yang efektif 
tidak hanya terjadi di ruang kelas formal, tetapi juga melalui praktik sosial dan ritual budaya yang 
melibatkan pengalaman langsung. Penelitian oleh Nuraeni dan Hadi (2020) pada komunitas adat 
di Jawa Barat menunjukkan bahwa partisipasi dalam ritual tradisional mampu meningkatkan 
pemahaman anak dan remaja terhadap nilai-nilai moral dan sosial, serta memperkuat keterikatan 
mereka dengan lingkungan sosial dan alam. Selain itu, perspektif sosiokultural Vygotsky (1978) 
menekankan bahwa interaksi sosial dalam konteks budaya berperan penting dalam internalisasi 
norma dan nilai, yang kemudian membentuk perilaku individu dalam masyarakat. Dengan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  88 

demikian, pelestarian dan pengembangan Hajat Bumi Cariu tidak sekadar berfungsi sebagai 
pelindung warisan budaya, tetapi juga sebagai strategi pendidikan karakter yang dapat 
memastikan generasi mendatang tidak hanya mewarisi tradisi, tetapi juga mampu 
mengaplikasikan nilai-nilai luhur tersebut secara nyata dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus 
memperkuat kohesi sosial dan identitas kolektif masyarakat. 

 
KESIMPULAN  

Hajat Bumi Cariu dilaksanakan setiap bulan Muharam pada hari Senin atau Kamis kliwon 
sebagai bentuk rasa syukur atas hasil bumi serta penghormatan kepada leluhur. Proses tradisi Hajat 
Bumi terdiri dari persiapan, pelaksanaan, dan penutupan. Persiapan tradisi Hajat Bumi Cariu 
meliputi rapat persiapan, persiapan lokasi kegiatan, persiapan anggaran kegiatan, pemungutan 
perelek dan beras, tutunggulan, ngulem/nyambungan, membuat sarana dan prasarana, 
membersihkan makam keramat, menyembelih hewan, mengolah makanan, menghias (ngahias), 
rambangan, dan majang. Pelaksanaan Hajat Bumi terbagi dalam dua sesi, yaitu siang dan malam, 
dengan rangkaian acara yang memiliki makna dan tujuan berbeda. Sesi siang diisi dengan kegiatan 
seremonial seperti penyambutan tamu, prakata panitia dan penuturan sejarah, tutunggulan dan 
ngangkring, sambutan dari berbagai pihak, serta seni ibingan ronggeng. Sementara itu, sesi malam 
menghadirkan suasana yang lebih sakral melalui prosesi adat seperti mapag kuncen, ronggeng, dan 
nyalar yang melibatkan lebih banyak partisipasi warga. Setelah acara, diadakan musyawarah 
penutup (riungan) untuk evaluasi dan laporan anggaran, ditutup dengan doa dan makan bersama. 
Tradisi ini turut dipublikasikan melalui media sosial oleh warga dan pemerintah desa untuk menarik 
partisipasi serta menjaga kelestariannya sebagai warisan budaya lokal. 

Tradisi Hajat Bumi Cariu merupakan salah satu warisan budaya lokal yang tidak hanya 
memiliki nilai historis dan spiritual, tetapi juga mengandung berbagai nilai karakter yang relevan 
dengan penguatan pendidikan karakter bangsa. Melalui pelaksanaannya, masyarakat Dusun Cariu 
menunjukkan sikap religius, jujur, toleran, disiplin, kerja keras, kreatif, cinta tanah air, peduli 
lingkungan, peduli sosial, dan tanggung jawab. Nilai-nilai ini tidak hanya tercermin dalam rangkaian 
prosesi adat, tetapi juga dalam interaksi sosial dan semangat gotong royong yang kuat di antara 
warga. Oleh karena itu, tradisi Hajat Bumi Cariu dapat menjadi salah satu bentuk pendidikan 
karakter berbasis budaya yang patut dilestarikan dan diwariskan kepada generasi muda.  
 
REKOMENDASI 

Tradisi Hajat Bumi merupakan warisan budaya yang telah dilaksanakan secara turun-
temurun oleh masyarakat Dusun Cariu, Kecamatan Sukadana, dan hingga kini masih berlangsung 
setiap dua tahun sekali. Oleh karena itu, disarankan agar masyarakat Dusun Cariu terus 
melestarikan tradisi ini, agar keberadaannya tetap terjaga dan dapat diwariskan kepada generasi-
generasi mendatang. 

 
UCAPAN TERIMA KASIH 

Peneliti menyampaikan rasa terima kasih kepada dosen pembimbing Program Studi 
Pendidikan Sejarah, para narasumber, serta Kepala Desa Sukadana yang telah memberikan izin 
pelaksanaan penelitian ini, juga kepada semua pihak yang berkontribusi dan mendukung kelancaran 
proses penelitian. 
 
DAFTAR PUSTAKA  
Adibah, I. Z. (2015). Makna Tradisi Saparan di Desa Cukilan Kecamatan Suruh Kabupaten 

Semarang. Jurnal Madaniyah, 2(9), 145–164. 
https://journal.stitpemalang.ac.id/index.php/madaniyah/article/view/22 

Aini, F. Q., Hasibuan, R. Y. A., & Gusmaneli. (2024). Pendidikan Karakter Sebagai Landasan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-07-22 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

89 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

Pembentukan Generasi Muda. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 3(4), 54–69. 
Alfarizi, R., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Value of Local Wisdom in the Nadran Tradition at the 

Ki Buyut Manguntapa Site in Baregbeg District, Ciamis. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa 
Pendidikan Sejarah, 1(2), 206 – 229. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5490 

Berkes, F. (1999). Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource Management. 
Taylor & Francis. 

Boserup, E. (2014). The conditions of agricultural growth: The economics of agrarian change under 
population pressure. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315070360 

Dove, M. R. (2006). Indigenous people and environmental politics. Annual Review of Anthropology, 
35, 191–208. 

Fauzi, A. R. (2023). Eksistensi Tradisi Hajat Bumi Cariu di Desa Sukadana Kecamatan Sukadana 
Kabupaten Ciamis. Jurnal Artefak, 10(1), 13–26. https://doi.org/10.25157/ja.v10i1.9164 

Hakim, M. F. I., Brata, Y. R., & Budiman, A. (2023). Peranan Syekh Abdul Wajah Dalam Penyebaran 
Agama Islam Di Galuh Imbanagara (Ciamis) Pada Abad XVII. J-KIP (Jurnal Keguruan Dan 
Ilmu Pendidikan), 4(3), 794–802. https://doi.org/10.25157/j-kip.v4i3.11718 

Hastuti, N. H., & Supriyadi, A. (2020). Memperhatikan Karakteristik Budaya Dalam Fenomena 
Kehidupan Bermasyarakat. Adi Widya: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 4(2), 1–11. 
https://doi.org/10.33061 

Herawati, N. (2021). Makna Tradisi Hajat Bumi Di Desa Blendung Purwadadi Subang Jawa Barat 
Tahun 2015-2019. Karmawibangga : Historical Studies Journal, 03(1), 40–53. 

Herdiana, Y., Ali, M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Budaya. 
Rayah Al-Islam, 5(2), 523–541. https://doi.org/10.51574/judikdas.v2i1.795 

Kuntowijoyo. (2018). Pengantar Ilmu Sejarah (p. 69). Yogyakarta: Tiara Wacana. 
Kusnoto, Y. (2017). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Satuan Pendidikan. Sosial 

Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 4(2), 247–256. 
Maulana, F., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Eco-Traditions and Local Wisdom of Nyapu 

Kabuyutan in Situs Gunung Payung, Sirnajaya Village. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa 
Pendidikan Sejarah, 1(2), 251–268. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5501 

Nuraini, S., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Sedekah Kupat: The Socio-Cultural Representation 
and Solidarity of the Wanareja Community, Cilacap. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan 
Sejarah, 1(3), 383 – 401. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i3.5569 

Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 87 Tahun 2017 Tentang Penguatan Pendidikan 
Karakter, 1 (2017). 

Prasetyo, D., & Irwansyah. (2020). Memahami Masyarakat dan Perspektifnya. Jurnal Manajemen 
Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 1(1), 163–175. https://doi.org/10.38035/JMPIS 

Pretty, J. (2013). Agri-culture: reconnecting people, land and nature. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781849770422 

Pretty, J., Adams, B., Berkes, F., et al. (2009). The intersections of biological diversity and cultural 
diversity: towards integration. Conservation and Society, 7(2), 100–112. 

Sudarto, S., Nurholis, E., & Brata, Y. R. (2024). Potensi Sintren Sebagai Sumber Nilai dan Spiritual 
Masyarakat Petani Patimuan. Jurnal Artefak, 11(2), 229-244. 
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v11i2.16437 

Sudarto, S., Wijayanti, Y., Pramesti, C. S., & Agustina, D. D. (2024). Pengelolaan Pertanian 
Berkelanjutan Berbasis Eco-spirituality dalam Tradisi Komunitas Adat Dan Implikasinya 
Terhadap Ketahanan Cultural Socio-Ecological System (Studi Pada Tradisi Komunitas Adat Di 
Tajakembang–Cilacap). Jurnal Ketahanan Nasional, 30(3), 367-390. 
https://doi.org/10.22146/jkn.100561 

Sudirana, I. W. (2019). Tradisi Versus Modern: Diskursus Pemahaman Istilah Tradisi dan Modern di 
Indonesia. Mudra Jurnal Seni Budaya, 34(1), 127–135. 
https://doi.org/10.31091/mudra.v34i1.647 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 72-90 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20364  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  90 

Sugono, D. (2008). Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa (Keempat). Jakarta: PT 
Gramedia Pustaka Utama. 

Sulasman. (2014). Metodologi Penelitian Sejarah: Teori, Metode Dan Contoh Aplikasi. Bandung: 
Pustaka Setia. 

Suryana, A., Ratih, D., Sudarto, S., Sondarika, W., Wijayanti, Y., & Kusmayadi, Y. & Wahyunita, 
R.(2024). Peranan Budaya Kampung Adat Kuta Di Era Globalisasi. 
http://repository.unigal.ac.id/handle/123456789/6128 

Wagiran. (2013). Pengembangan Karakter Berbasis Kearifan Lokal Hamemayu Hayuning Bawana 
(Identifikasi Nilai-nilai Karakter Berbasis Budaya). Jurnal Pendidikan Karakter, 3(3), 329–339. 
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i3.1249 

Wardah, E. S. (2017). Upacara Hajat Bumi Dalam Tradisi Ngamumule Pare Pada Masyarakat 
Banten Selatan (Studi di Kecamatan Sobang dan Panimbang). Tsaqôfah; Jurnal Agama Dan 
Budaya, 15(2), 221–255. 

Wijayanti, Y., Warto, Wasino, Djono, & Esa, M. S. (2025). History Learning Based on Local Wisdom 
Sanghyang Sikskandang Karesian. Paramita: Historical Studies Journal, 35(1), 167–179. 
https://doi.org/10.15294/paramita.v35i1.9033 

 
Wawancara 
Aditya, I. R. 38 Tahun. Ketua Tim Penggiat Sejarah Sukadana. Wawancara Langsung. 31 Desember 

2022. 
Darsim, 78 Tahun. Sesepuh Kampung. Wawancara Langsung. 5 Maret 2025. 
Fauzi, A.R. 31 Tahun. Anggota Tim Penggiat Sejarah Sukadana dan Pegawai Pemerintah Desa 

Sukadana. Wawancara Langsung. 31 Desember 2022. 
Yayat, Dede. 58 Tahun. Kepala Desa Sukadana. Wawancara Langsung. 9 Januari 2025. 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

