J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4 http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.20514

NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL TRADISI NYALIN DI SITUS SAMIDA DESA SIRNAJAYA
KECAMATAN RAJADESA KABUPATEN CIAMIS

Hilmi Maulana Yusuf', Yeni Wijayanti2, Egi Nurholis®
123, Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh, JI.R.E.Martadinata No 150, Ciamis. Indonesia
Email Koresponden: eginurholis@unigal acid 3

Email Penulis: hilmimy19@gmail.com 1, yeniunigal @unigal.ac.d 2

ABSTRACT

The Nyalin Tradlition is one of the intangible cultural heritages that has been passed down from generation to generation
until now by the people of Sirnajaya Village, Rajadesa District, Ciamis Regency, which is carried out every Monday
Kliwon in the month of Jumadil Akhir. This study aims to describe and analyze the values of local wisdom contained in
the Nyalin tradition at the Samida Site, Sirnajaya Village, Rajadesa District, Ciamis Regency. The study used a historical
qualitative method with the stages of topic selection, source collection, verification, interpretation, and
writing/historiography. Data collection techniques were carried out through observation, interviews, documentation, and
literature studies. The results of the study showed that the Nyalin tradition carried out at the Samida Site, Sirnajaya
Village, has a very strong local wisdom value content and reflects the cultural identity of the community. The process of
implementing Nyalin tradition consists of three stages: preparation, implementation, and closing. Each stage contains
local wisdom values such as language values, art, beliefs, knowledge, social systems, and traditional technology. This
tradition is a medium for transmitting moral and spiritual values and strengthening the cultural identity of the Sundanese
people. Thus, preserving this tradition is very important to maintain the continuity of cultural heritage as well as the
potential for developing education and tourism based on local wisdom which must be preserved from generation to
generation.

Keywords: Local Wisdom Values, Tradition, Nyalin, Samida, education, tourism

ABSTRAK

Tradisi Nyalin merupakan salah satu warisan budaya yang diwariskan secara turun-temurun hingga saat ini oleh masyarakat
Desa Sirnajaya, Kecamatan Rajadesa, Kabupaten Ciamis yang dilaksanakan setiap hari Senin Kliwon pada bulan Jumadil Akhir.
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis nilai-nilai kearifan lokal yang terkandung dalam tradisi Nyalin di
Situs Samida, Desa Simajaya, Kecamatan Rajadesa, Kabupaten Ciamis. Peneliian menggunakan metode kualitatif historis
dengan tahapan pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi, dan penulisan/historiografi. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan studi dokumen. Hasil penelitian mengambarkan proses pelaksanaan tradisi
Nyalin terdiri dari tiga tahapan, yaitu: 1) persiapan yang terdiri dari rapat kepanitian, pembersihan lokasi kegiatan, pengumpulan
dana kegiatan, dan rapat pemantapan kegiatan; 2) pelaksanaan yang terdiri dari pengambilan air dari Situs Cibarani,
pembersihan benda pusaka, mengganti pembungkus benda pusaka dengan kain yang baru, dan doa bersama/tawasulan ; 3)
penutupan dengan dilaksanakan makan bersama. Setiap tahapan mengandung nilai-nilai kearifan lokal seperti nilai bahasa, seni,
kepercayaan, pengetahuan, sistem sosial, dan teknologi tradisional. Tradisi ini menjadi media transmisi nilai-nilai moral dan
spiritual serta memperkuat identitas budaya masyarakat Sunda. Dengan demikian, pelestarian tradisi ini sangat penting untuk
menjaga kesinambungan warisan budaya serta sebagai potensi pengembangan pendidikan dan pariwisata berbasis kearifan
lokal yang harus tetap dilestarikan dari generasi ke generasi.

Kata Kunci: Nilai Kearifan Lokal, Tradisi, Nyalin, Samida, pendidikan, pariwisata

Cara sitasi: Yusuf, H. M., Wijayanti, Y. & Nurholis, E. (2026). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Tradisi Nyalin di Situs Samida
desa Sirnajaya Kecamatan Rajadesa Kabupaten Ciamis. J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) , 7
(1), 91-105.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 91



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:eginurholis@unigal.ac.id%203
mailto:hilmimy19@gmail.com
mailto:yeniunigal@unigal.ac.id

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

PENDAHULUAN

Kearifan lokal ditemukan hampir pada setiap suku yang ada di seluruh Indonesia. Setiap daerah
menmiliki istilah yang berbeda untuk kearifan lokal, namun intinya hampir sama, yaitu selalu terkait dengan
pelajaran positif dalam kehidupan masyarakat (Aslan, 2017). Selain itu, kearifan lokal ini merupakan salah
satu produk budaya yang dihasilkan oleh nenek moyang kita, sehingga menjadi warisan dari lelunur yang
perlu kita pelajari kembali dari segi artinya (Wiediharto, Ruja, & Purnomo, 2020). Kearifan lokal dibentuk
dan dikembangkan dari cara pandang hidup dan nilai-nilai yang menjadi dasar bagi masyarakat dalam
menjalani kehidupan sehari-harinya (Iswatiningsih, 2019).

Nilai kearifan lokal merupakan prinsip yang harus tetap dijaga dan digunakan dalam aktivitas
sehari-hari masyarakat untuk diwariskan kepada generasi berikutnya (Nafilah et al., 2025). Nilai-nilai
kearifan lokal sangat penting bagi masyarakat, baik secara kolektif maupun individu, untuk membangun
kehidupan yang dipenuhi dengan kebaikan, kedamaian, keakraban, kebersamaan, dan saling pengertian
(Hilmi, 2015). Beberapa contoh nilai kearifan lokal meliputi nilai religius yang berarti nilai yang
berhubungan dengan hubungan antara manusia dan Tuhan Yang Maha Esa. Nilai yang kedua adalah
nilai estetis atau nilai keindahan yang sering diasosiasikan dengan benda, orang, dan kejadian yang dapat
membangkitkan perasaan bahagia. Nilai kearifan lokal ketiga adalah nilai moral, yang berfungsi mengatur
tindakan individu dalam membedakan antara baik dan buruk dalam interaksi antar individu di masyarakat.
Nilai kearifan lokal terakhir adalah nilai toleransi, yang merujuk pada sikap terbuka, lapang dada, dan
kerelaan dalam menghadapi perbedaan (Wiediharto, Ruja, & Purnomo, 2020).

Pesatnya perkembangan globalisasi di masa sekarang, hal yang berkaitan erat dengan nilai-nilai
kearifan lokal mulai hampir lenyap dalam kehidupan masyarakat. Modernisasi dengan berbagai fenomena
negatif saat ini dapat mengancam keberadaan nilai-nilai kearifan lokal itu sendiri. Salah satu penyebab
utamanya adalah kurangnya perhatian masyarakat terhadap nilai-nilai kearifan lokal untuk ditransmisikan
kepada generasi selanjutnya (Aslan, 2017). Kearifan lokal pada intinya bertujan membuat manusia
beretika dan beradab. Kearifan lokal sangat terkait dengan budaya di suatu wilayah. Dalam kearifan lokal
tersebut, terdapat pandangan dan aturan yang membantu masyarakat memiliki dasar dalam menjalani
tindakan sehari-hari. Umumnya, etika dan nilai moral yang ada dalam kearifan lokal diajarkan secara
generasi ke generasi, diwariskan dari satu generasi ke yang lain. Kearifan lokal yang diturunkan tersebut
merupakan budaya yang perlu dilestarikan (Rahmawati et al., 2023). Setiap daerah memiliki budaya yang
menjadi ciri khasnya dan terdapat kearifan lokal yang ada di dalamnya (Febrianti, 2014).

Kebudayaan menciptakan kebiasaan-kebiasaan yang berlangsung secara terus-menerus yang
diwariskan dari generasi ke generasi dan disebut dengan tradisi (Ratih, 2019). Pola tindakan menjadi
budaya yang memperkuat perilaku dan kemudian tradisi yang benar-benar diperlukan agar masyarakat
menjadi kenyataan dalam masyarakat agar mereka mempercayai keberadaannya (Priambadi & Cahyo,
2018). Informasi atau keberadaan dan adat istiadat setiap daerah sangat kaya dan beragam baik kuantitas
maupun kualitasnya, mencerminkan tradisi suatu masyarakat (Teeuw, 1984).

Tradisi yang tersebar di seluruh Indonesia biasanya sudah ada sejak zaman dulu dan mempunyai
nilai historis yang panjang serta menjadi kebiasaan yang sering dilakukan oleh masyarakat setempat.
Masyarakat Indonesia mempercayai bahwa tradisi sangat penting dan harus dilaksanakan sesuai dengan
waktunya. Selain itu, tradisi tidak bisa dipisahkan dengan kegamaan karena keduanya mempunyai
hubungan yang terikat (Buhori, 2017). Tradisi memiliki ruang lingkup lebih kecil yang dinamakan tradisi
lokal (Suryani & Fahmi, 2021).

Tradisi lokal dapat dipahami sebagai seperangkat adat istiadat yang terbentuk melalui proses
pewarisan antargenerasi dan dipraktikkan secara konsisten dalam ruang sosial tertentu. Sebagai bagian
integral dari kebudayaan, tradisi lokal tidak hanya berfungsi mempertahankan kesinambungan sejarah
suatu komunitas, tetapi juga merefleksikan nilai-nilai yang dianggap penting dalam kehidupan masyarakat,
termasuk aspek keagamaan, sistem pengetahuan, moralitas, dan ekspresi budaya lainnya (Suryani &
Fahmi, 2021). Dalam perspektif antropologis, tradisi lokal menjadi arena di mana identitas kolektif
dinegosiasikan, diperkuat, sekaligus mengalami adaptasi terhadap dinamika sosial. Provinsi Jawa Barat,
khususnya Kabupaten Ciamis, merupakan salah satu wilayah yang menunjukkan keragaman tradisi lokal

92 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |[{e) RN



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

yang relatif kaya dan berakar kuat dalam kehidupan masyarakatnya. Kajian historis menunjukkan bahwa
kompleksitas tradisi di wilayah ini tidak dapat dilepaskan dari interaksi panjang antara budaya Sunda,
perkembangan institusi sosial, serta dinamika keagamaan yang membentuk karakter budaya masyarakat
setempat (Ekadjati, 2009). Keragaman tradisi tersebut sekaligus menunjukkan bahwa kebudayaan bersifat
dinamis, terbuka terhadap perubahan, namun tetap memelihara unsur-unsur yang dianggap esensial bagi
keberlanjutan identitas lokal.

Kabupaten Ciamis Kabupaten Ciamis merupakan daerah yang mempunyai banyak tradisi serta
keanekaragaman budaya baik benda (tangible) ataupun tak benda (intangible). Warisan budaya tersebut
perlu dilestarikan dan dikembangkan agar tetap menjadi kekayaan yang utuh bagi kebudayaan Jawa
Barat khususnya Ciamis (Ratih, 2019). Salah satu tempat di Kabupaten Ciamis yang mempunyai warisan
budaya adalah di Kecamatan Rajadesa. Kecamatan ini sebagai tempat penilitian merupakan salah satu
wilayah perdesaan yang terletak di bagian utara Kabupaten Ciamis (Oktawidya & Saraswati, 2019).
Berdasarkan perhitungan garis lurus, jarak Kecamatan Rajadesa dengan ibukot Kabupaten Ciamis yakni
Kecamatan Ciamis adalah 30 km (Darmansyah, 2023). Salah satu Desa yang memiliki tradisi di
Kecamatan Rajadesa yaitu Desa Sirnajaya yang memiliki tradisi Nyalin

Tradisi Nyalin dilaksanakan di Situs Samida yang merupakan tanah pemerintah Desa Sirnajaya
dengan luas 320 m2, terletak di titik tertinggi antara Desa Sirnajaya dan Desa Rajadesa. Situs Samida
sendiri merupakan situs yang dimiliki masyarakat setempat sebagai peninggalan Raden Guru Gantangan
atau Prabu Sirnaraja (putra Prabu Siliwangi). Penetapan Situs Samida sebagai Cagar Budaya tingkat
Kabupaten Ciamis tertuang dalam nomor. STS-002/TACB-CMS/23/04/2021 yang disetujui oleh
Pemerintah Kabupaten Ciamis. Masyarakat setempat percaya bahwa Situs Samida merupakan kawasan
yang berperan penting dalam berdirinya Rajadesa. Menurut informasi masyarakat setempat, hingga saat
ini banyak ditemukan pecahan gerabah dan besi di kawasan Samida, yang menunjukkan bahwa kawasan
Samida dan sekitarnya merupakan reruntuhan pemukiman kuno. Selain itu, menurut cerita rakyat yang
berkembang pada masyarakat Situs Samida, konon kawasan ini dulunya merupakan pusat pemerintahan
pada masa Prabu Simaraja (Radea, 2019). Berdasarkan studi banding, di Situs Samida kontruksi batunya
secara geometris mirip dengan yang terletak di puncak Bukit Badigul di Kota Pakwan Pajajaran yang ada
pada masa Sri Baduga Maharaja. Secara fungsional, Samida merupakan hutan tempat raja melakukan
ritual keagamaan berdasarkan prasasti Batutulis (Budimansyah, 2019).

Tradisi Nyalin di Situs Samida, Desa Sirnajaya, Kecamatan Rajadesa, merupakan praktik budaya
yang memiliki makna simbolik mendalam dan relevansi sosial yang tinggi. Tradisi ini, yang melibatkan
penggantian pembungkus pusaka dengan kain putih dan ritual pencucian pusaka menggunakan air
Cibarani, mengandung filosofi moral yang jelas, yakni transformasi dari sifat buruk menjadi baik,
pembersihan hati, penghindaran kesombongan, dan penolakan terhadap perilaku jahat atau merugikan
orang lain. Perspektif ini menunjukkan bahwa tradisi Nyalin bukan sekadar kegiatan ritual, tetapi juga
sarana pendidikan moral dan pembentukan karakter bagi masyarakat setempat. Secara historis, tradisi
Nyalin merupakan warisan turun-temurun yang dilaksanakan setiap hari Senin Kliwon pada bulan terakhir
Jumadil akhir. Keberlanjutan tradisi ini menunjukkan adanya mekanisme sosial yang kuat dalam menjaga
identitas budaya lokal serta nilai-nilai kearifan lokal yang terkandung di dalamnya. Partisipasi masyarakat
spiritual sekaligus instrumen penguatan kohesi sosial.

Dari perspektif antropologi budaya, Nyalin dapat dipahami sebagai manifestasi praktik ritual yang
menggabungkan aspek spiritual, etika, dan estetika (Nafilah et al., 2025; Nuraeni et al., 2025; Nuraini et al.,
2025; Pratama et al., 2025). Praktik ini bukan hanya memiliki fungsi sakral, tetapi juga berfungsi sebagai
sarana komunikasi nilai-nilai moral antar generasi, yang penting dalam konteks pelestarian budaya tak
benda. Secara kritis, meskipun tradisi ini memiliki nilai luhur, pemahaman masyarakat terhadap makna
simbolik dan fungsi moral ritual tersebut perlu terus diperkuat agar tradisi tidak kehilangan relevansi dalam
konteks sosial modern (Alfarizi et al., 2025; Nafilah et al., 2025). Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut
mengenai tradisi Nyalin di Situs Samida sangat penting, tidak hanya untuk mendokumentasikan praktik

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 93



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

budaya, tetapi juga untuk menganalisis peranannya dalam pembentukan identitas sosial, transmisi nilai
kearifan lokal, serta penguatan integritas moral masyarakat Desa Simajaya. Kajian semacam ini dapat
menjadi kontribusi penting dalam studi antropologi ritual, pelestarian budaya, dan pengembangan
pendidikan nilai berbasis tradisi lokal (Ule, 2023).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode sejarah, suatu pendekatan ilmiah yang sistematis dalam
mempelajari peristiwa masa lalu. Metode ini tidak hanya sekadar mengumpulkan informasi, tetapi juga
melibatkan evaluasi kritis terhadap sumber-sumber sejarah dan penyajian hasil penelitian secara analitis
dalam bentuk tulisan yang mencerminkan catatan serta nilai masa lalu (Kuntowijoyo, 2018). Dengan
demikian, metode sejarah memungkinkan peneliti untuk merekonstruksi peristwa masa lalu secara
sistematis dan menyeluruh, bukan hanya sebagai rangkaian kronologi, tetapi sebagai analisis yang
bermakna berdasarkan bukti-bukti empiris.

Menurut Ismaun (2005), metode sejarah merupakan bentuk rekonstruksi kritis dan imajinatif
terhadap kejadian-kejadian masa lalu yang didasarkan pada sumber-sumber sejarah, baik berupa
dokumen, artefak, maupun monumen. Perspektif ini menekankan pentingnya verifikasi sumber dan
analisis konteks historis untuk menghasilkan interpretasi yang sahih dan dapat dipertanggungjawabkan.
Gottschalk (1975) menegaskan bahwa metode sejarah merupakan proses pencatatan dan penyelidikan
masa lalu secara kritis, menekankan evaluasi objektif terhadap data yang tersedia. Secara lebih luas,
metode sejarah dapat dipahami sebagai kajian sistematis terhadap permasalahan tertentu, di mana
penyelesaiannya dilakukan melalui lensa historis untuk memahami kesinambungan, sebab-akibat, dan
dinamika perubahan dalam konteks waktu (Syamsudin, 2007).

Dalam praktiknya, penelitian ini mengikuti tahapan metodologis yang dikemukakan oleh
Kuntowijoyo (2018). Tahapan ini mencakup: (1) pemilihan topik, yang menentukan fokus dan ruang
lingkup penelitian; (2) pengumpulan sumber, meliputi identifikasi dokumen, arsip, atau monumen yang
relevan; (3) verifikasi sumber, melalui kritik sejarah untuk menilai keaslian, kredibilitas, dan relevansi data;
(4) interpretasi, yang mencakup analisis kritis dan sintesis informasi untuk memahami makna historis; dan
(5) penulisan, yakni penyajian hasil penelitian secara sistematis dan argumentatif. Dengan mengikuti
tahapan ini, penelitian tidak hanya menekankan aspek deskriptif, tetapi juga analitis, sehingga
menghasilkan pengetahuan yang valid, objektif, dan kontributif terhadap pemahaman sejarah. Secara
keseluruhan, penerapan metode sejarah dalam penelitian ini menunjukkan kombinasi rigor ilmiah dan
refleksi kritis, memastikan bahwa setiap kesimpulan yang diambil tidak hanya berdasar pada narasi, tetapi
juga pada bukti empiris yang diverifikasi, sehingga menghasilkan rekonstruksi sejarah yang sahih, akurat,
dan bermakna secara akademik.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Prosesi Tradisi Nyalin
Tradisi Nyalin yang dilaksanakan oleh masyarakat Desa Sirnajaya, Kecamatan Rajadesa,
Kabupaten Ciamis, adalah salah satu tradisi adat yang masih hidup dan lestari hingga saat ini.
Berdasarkan data sejarah dan informasi dari para tokoh lokal, Nyalin telah dilakukan selama lebih
dari lima abad, sebagai bentuk penghormatan terhadap Prabu Sirnaraja dan para leluhur masyarakat
Rajadesa. Nyalin sendiri merupakan simbol perubahan dan perawatan, bukan hanya terhadap benda
pusaka secara fisik, tetapi juga secara spiritual dan moral.
a) Sejarah Tradisi Nyalin
Tradisi Nyalin di Situs Samida merupakan salah satu warisan budaya takbenda yang masih
lestari dan dijalankan secara turun-temurun oleh masyarakat Desa Sirnajaya, Kecamatan Rajadesa,
dipercaya telah berlangsung selama lebih dari lima abad. Kata Nyalin berasal dari bahasa Sunda
salin yang berarti mengganti pakaian. Dalam konteks ini, Nyalin dimaknai sebagai prosesi sakral
mengganti pakaian batu-batu peninggalan leluhur di Situs Samida dengan pucuk daun aren yang

94 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |[{e) RN



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

dijahit menggunakan duri pohon salak. Selain itu, prosesi juga melibatkan pencucian dan
penggantian kain pembungkus benda-benda pusaka seperti keris, pedang, arca, keramik kecil, dan
poci yang sebelumnya telah disucikan dengan air dari mata air Cibarani, sumber air yang dianggap
keramat oleh masyarakat setempat (H. Abdul Haris, wawancara 23 Desember 2024).

Menurut kepercayaan lokal, benda-benda pusaka tersebut berasal dari masa pemerintahan
Prabu Siraraja, sosok yang diyakini sebagai raja dari sebuah kerajaan bernama Kerajaan Rajadesa,
yang konon merupakan keturunan langsung dari Prabu Siliwangi, Raja Kerajaan Pajajaran. Dalam
versi lokal ini, Prabu Simaraja adalah putra Prabu Siliwangi dari seorang selir bernama Dewi
Nawangsih, yang kemudian memerintah wilayah Rajadesa dan membangun berbagai infrastruktur
pertanian seperti Sungai Cipetungan. la dikenal sebagai raja yang bijak dan mengayomi rakyat, dan
dibantu oleh empat tokoh pendamping spiritual, yaitu Buyut Purwakalih, Buyut Gelap Nyawang,
Buyut Kidang Pananjung, dan Buyut Pangadegan makmur (Wiradiredja S. , 2009).

Jika ditelaah melalui sumber-sumber sejarah resmi serta kajian akademik yang tersedia,
tidak ditemukan bukti dokumenter dalam naskah Sunda kuno maupun dalam historiografi nasional
yang menunjukkan keberadaan Kerajaan Rajadesa sebagai entitas politik otonom yang memiliki
kedudukan setara dengan Kerajaan Pajajaran atau Galuh. Istilah Rajadesa dalam penelitian modemn
lebih banyak merujuk pada suatu wilayah administratif kontemporer daripada pada struktur kerajaan
masa lampau. Kendati demikian, perlu diperhatikan bahwa konstruksi sejarah lokal kerap
berkembang melalui tradisi lisan (oral tradiition), yang sering kali memuat unsur simbolik, kosmologis,
dan spiritual. Walaupun narasi-narasi tersebut tidak dapat diverifikasi secara empiris maupun
arsiparis, keberadaannya tetap penting karena mencerminkan identitas budaya, memori kolektif, dan
mekanisme masyarakat lokal dalam menafsirkan masa lalu mereka. Dengan demikian, absennya
bukti historis bukan berarti meniadakan nilai sosial dan kultural dari tradisi yang hidup di tengah
komunitas setempat.

b) Persiapan Tradisi Nyalin

Tradisi Nyalin merupakan sebuah ritual budaya yang sarat makna dan nilai kebersamaan
masyarakat. Tahapan persiapan tradisi ini mencerminkan semangat gotong royong yang kuat, mulai
dari rapat awal hingga pemantapan akhir. Proses persiapan diawali dengan rapat yang
dilangsungkan di balai dusun atau gazebo di sekitar Situs Samida, di mana berbagai elemen
masyarakat berkumpul untuk membahas pelaksanaan tradisi secara menyeluruh. Kehadiran tokoh
adat, pemuka masyarakat, pemuda, dan perempuan menunjukkan bahwa pelestarian budaya ini
melibatkan seluruh lapisan sosial. Rapat ini bukan hanya forum pengambilan keputusan teknis, tetapi
juga wadah musyawarah yang memperkuat ikatan sosial.

Setelah agenda dirumuskan, tahapan selanjutnya adalah persiapan dan pembersihan lokasi
kegiatan yang mencakup berbagai situs sakral seperti Samida, Sanghyang, dan Sumedanglarang.
Kegiatan ini bukan sekadar membersihkan secara fisik, namun juga menjadi simbol penghormatan
terhadap leluhur dan lingkungan. Pembersihan dilakukan menyeluruh, mulai dari merapikan semak
hingga memangkas pohon, menciptakan ruang yang layak dan sakral untuk pelaksanaan ritual.
Dalam waktu yang bersamaan, masyarakat bergotong royong membangun dan menghias sarana
serta prasarana yang dibutuhkan. Umbul-umbul, daun aren yang dijahit dengan duri pohon salak,
serta perlengkapan estetis lainnya dipersiapkan untuk menciptakan nuansa sakral sekaligus meriah,
menandai keistimewaan acara tersebut.

Pembiayaan kegiatan pun menjadi bentuk nyata dari semangat kolektif masyarakat. Dana
diperoleh dari berbagai sumber, termasuk swadaya warga, anggaran pemerintah desa, sumbangan
donatur, dan dana aspirasi dari anggota DPRD Kabupaten Ciamis. Kontribusi warga tidak terbatas
pada materi, tetapi juga tenaga, peralatan, dan konsumsi, yang semuanya menunjukkan partisipasi
aktif dalam mempertahankan warisan budaya. Peran pemerintah desa juga krusial karena dengan
memasukkan Nyalin ke dalam APBDes, kegiatan ini memperoleh legitimasi administratif dan
dukungan anggaran resmi, sehingga keberlangsungannya lebih terjamin.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 95



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

96

Selain itu, persiapan makanan juga menjadi elemen penting yang dilakukan paralel dengan
pembangunan sarana. Kegiatan ini didominasi oleh ibu-ibu yang memasak hidangan tradisional
seperti congcot, buah-buahan, dan berbagai jenis kue, yang melambangkan rasa syukur dan
kebersamaan. Makanan ini bukan hanya untuk sesaji, tetapi juga disajikan bagi seluruh peserta
sebagai simbol kehangatan dan solidaritas. Peralatan-peralatan khusus seperti dupa, daun aren, kain
putih, benang berwarna, hingga nasi congcot juga disiapkan sebagai bagian dari perlengkapan ritual,
dan semuanya dikemas dalam wadah limas dari daun pisang yang memiliki makna filosofis
tersendiri.

Akhir dari rangkaian persiapan ini adalah pemantapan kegiatan, dilakukan sehari sebelum
pelaksanaan, yang menjadi momentum untuk mengecek kesiapan akhir serta mengadakan doa
bersama. Tahap ini merefleksikan harapan seluruh warga agar tradisi dapat berjalan dengan lancar
dan membawa berkah. Secara keseluruhan, persiapan tradisi Nyalin menunjukkan bahwa tradisi
bukan hanya peristiwa seremonial, melainkan sarana memperkuat nilai-nilai luhur seperti gotong
royong, spiritualitas, penghormatan terhadap leluhur, serta solidaritas sosial dalam kehidupan
masyarakat. Tradisi ini menjadi cerminan budaya lokal yang masih hidup, berkembang, dan dijaga
secara kolektif oleh komunitasnya.

c) Pelaksanaan Tradisi Nyalin

Tradisi Nyalin merupakan sebuah upacara adat tahunan yang diselenggarakan setiap hari
Senin Kliwon pada bulan Jumadil Akhir. Tradisi ini dilaksanakan dalam dua bentuk, yakni secara
sederhana dan secara meriah (gegedean). Upacara ini memiliki nilai historis dan makna spiritual
yang mendalam bagi masyarakat setempat, khususnya bagi mereka yang memegang teguh nilai-
nilai luhur warisan leluhur.

Pelaksanaan dalam bentuk sederhana umumnya terbatas pada rangkaian inti upacara,
sebagaimana yang terjadi pada tahun 2019, 2020, dan 2024. Sebaliknya, pada tahun 2021, 2022,
dan 2023, upacara dilaksanakan secara lebih meriah dengan menambahkan berbagai unsur hiburan
dan festival, sehingga menarik perhatian masyarakat yang lebih luas. Pemilihan bentuk pelaksanaan
sederhana maupun meriah ditentukan oleh ketersediaan anggaran serta tingkat kesiapan panitia.
Apabila kedua aspek tersebut terpenuhi, maka pelaksanaan tradisi dilakukan secara meriah. Namun,
apabila anggaran terbatas dan persiapan tidak memadai, pelaksanaan dilakukan secara sederhana.
Terlepas dari bentuk pelaksanaannya, Tradisi Nyalin harus tetap dijaga kesinambungannya sebagai
bagian dari upaya pelestarian warisan budaya lokal. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual
spiritual, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkenalkan dan mempromosikan kekayaan budaya
lokal kepada masyarakat yang lebih luas.

Kegiatan inti dalam Tradisi Nyalin sendiri dilaksanakan di beberapa situs yang dianggap
keramat, yaitu Situs Samida, Situs Sanghiang, dan Situs Subanglarang, yang masing-masing
memiliki nilai historis dan spiritual yang mendalam bagi masyarakat Rajadesa. Ritual pertama yang
dilakukan adalah di Situs Samida, yang dimulai dengan pembakaran dupa oleh juru kunci keramat,
kemudian dilanjutkan dengan menyimpan limas yang telah disiapkan ke empat tempat keramat.
Limas tersebut disimpan di tempat-tempat yang dianggap sakral, seperti di tempat Prabu Sirnaraja,
para Ponggawa, Cibarani, dan tempat pusaka. Proses ini mencerminkan rasa hormat dan
penghargaan terhadap leluhur yang dianggap sebagai pemimpin yang berjasa bagi masyarakat pada
masanya. Setelah menyimpan limas, masyarakat bergotong-royong menjahit pucuk daun aren
dengan duri salak, yang dipasang pada batu-batu keramat di sekitar arena. Aktivitas ini mengandung
simbol gotong royong dan kebersamaan yang menjadi nilai penting dalam masyarakat tradisional.
Semua proses ini dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan rasa hormat terhadap benda pusaka
yang diwariskan oleh para pendahulu.

Setelah seluruh prosesi penyimpanan limas dan pemasangan pucuk daun aren selesai,
acara dilanjutkan dengan mendengarkan cerita sejarah tentang Prabu Sirnaraja yang diceritakan oleh
tokoh masyarakat setempat. Cerita ini berfungsi sebagai sarana untuk mengenalkan kembali nilai-
nilai kepemimpinan, keberanian, dan kebijaksanaan dari tokoh-tokoh penting dalam sejarah kerajaan

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

Rajadesa. Ritual berlanjut dengan prosesi pembersihan benda pusaka peninggalan Prabu Sirnaraja.
Air dari Cibarani, yang diambil dengan menggunakan kele (ruas bambu), digunakan untuk
membersihkan benda pusaka seperti keris, pedang, arca, poci, dan keramik-keramik kecil lainnya.
Benda-benda tersebut kemudian diusap dengan minyak duyung, dibungkus dengan kain putih, dan
diikat dengan benang berwarna putih, merah, dan hitam, sebelum disimpan kembali di dalam peti
tempat pusaka. Proses ini melambangkan penghormatan terhadap benda pusaka yang dianggap
sebagai simbol kekuasaan dan kejayaan kerajaan masa lalu. Masyarakat yang hadir dalam upacara
ini turut serta dalam menjaga dan merawat benda pusaka, dengan tujuan untuk melestarikan warisan
budaya yang berharga bagi generasi mendatang.

Tradisi Nyalin apabila dilaksanakan secara meriah atau gegedean, rangkaian acara dimulai
dengan beberapa persiapan. Sebelum upacara dimulai, sang kuncen dan juru pelihara lainnya
merangkai janur dari daun aren, yang nantinya digunakan dalam berbagai ritual yang ada. Selain itu,
air dari tujuh mata air di Cibarani diambil sebagai simbol penyucian dan pelestarian budaya kerajaan
Rajadesa. Upacara ini dimulai pada pagi hari, tepatnya pukul 07.30 WIB, dengan penyambutan tamu
kehormatan yang biasanya merupakan Bupati Kabupaten Ciamis atau perwakilannya. Penyambutan
ini dilakukan dengan prosesi adat yang sangat meriah, diiringi dengan musik dan tarian yang
menggambarkan kebudayaan lokal yang masih terjaga dengan baik. Tamu kehormatan ini tidak
hanya disambut sebagai simbol penghormatan terhadap posisi mereka, tetapi juga sebagai
pengingat akan pentingnya peran pemerintah dalam melestarikan tradisi dan kebudayaan lokal.

Setelah penyambutan, rombongan tamu kehormatan diantar menuiju situs Samida, di mana
sebagian besar orang penting akan melaksanakan ritual inti, sementara masyarakat luas
menyaksikan prosesi tersebut dari luar kawasan situs. Pada pukul 08.30 WIB, upacara dibuka
dengan doa bersama, kemudian dilanjutkan dengan sambutan dari

Bupati atau perwakilannya, yang memberikan kata-kata penyemangat dan mengingatkan
kembali tentang pentingnya menjaga warisan budaya. Sekitar pukul 09.30 WIB, dilakukan penyucian
benda pusaka yang dipimpin oleh juru kunci situs Samida. Penyucian ini merupakan prosesi yang
sangat penting, karena benda pusaka tersebut diyakini memiliki kekuatan spiritual yang harus dijaga
dan dihormati. Setelah benda pusaka dibersinkan, benda-benda tersebut dibungkus kembali
menggunakan kain putih yang baru, dan inilah yang disebut dengan prosesi Nyalin yang berarti
merawat dan menjaga benda pusaka.

Setelah acara inti, rangkaian acara dilanjutkan dengan berbagai hiburan dan festival yang
diadakan untuk memeriahkan suasana. Festival ini tidak hanya sekadar hiburan semata, tetapi juga
merupakan upaya untuk melestarikan budaya dan memperkenalkan seni tradisional kepada generasi
muda. Berbagai festival diantaranya seperti festival singkong, festival kopi, dan festival lagu
Rajadesa, menjadi daya tarik tersendiri bagi masyarakat sekitar dan pengunjung yang datang dari
luar daerah. Selain itu, pertunjukan seni tradisional dari sanggar seni Sanghyang Kiwari yang
berlokasi di sekitar situs Samida juga menambah kemeriahan acara ini, sekaligus memberikan
kesempatan bagi para seniman lokal untuk menampilkan kebolehan mereka dalam melestarikan seni
tradisional Sunda.

Setelah rangkaian acara di situs Samida selesai, kegiatan dilanjutkan dengan tawasulan
yang dilaksanakan di dua situs lainnya, yaitu di Situs Sanghiang pada hari Kamis dan di Situs
Subanglarang pada hari Senin berikutnya. Situs Sanghiang ini memiliki hubungan erat dengan
sejarah kerajaan Rajadesa, karena tempat ini dulunya merupakan pusat pemerintahan setelah
hilangnya kerajaan di Samida. Di sini, kegiatan tawasulan dilaksanakan sebagai bentuk
penghormatan terhadap sejarah dan leluhur kerajaan Rajadesa. Begitu pula dengan situs
Sumedanglarang, yang menjadi tempat terakhir bagi prosesi tawasulan dan ditutup dengan kegiatan
makan bersama sebagai bentuk rasa syukur dan kebersamaan antar masyarakat.

Dari seluruh rangkaian prosesi yang ada, dapat disimpulkan bahwa Tradisi Nyalin bukan
hanya sebuah upacara tahunan yang bersifat ritual semata. Makna mendalam dari tradisi ini adalah

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 97



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

98

sebagai bentuk mupusti, yang artinya merawat dan menjaga benda- benda peninggalan para leluhur,
bukan sekadar menyucikan atau mengganti kain pada benda pusaka tersebut. Tradisi Nyalin
mengajarkan kepada generasi sekarang untuk tidak melupakan sejarah dan budaya yang telah
diwariskan oleh para pendahulu mereka. Dengan melaksanakan ritual ini secara berkala, masyarakat
diharapkan dapat menjaga hubungan yang kuat dengan leluhur mereka dan mewariskan nilai-nilai
luhur budaya tersebut kepada generasi mendatang.

Nilai Kearifan Lokal

Kearifan lokal dapat dipahami sebagai akumulasi pengetahuan dan praktik yang lahir dari
pengalaman historis suatu komunitas dalam merespons dinamika alam, sosial, dan budaya. Secara
teoretis, ia berfungsi sebagai cultural capital yang memungkinkan masyarakat bertahan dan
beradaptasi di tengah perubahan lingkungan (Bourdieu, 1986). Dalam perspektif ekologi budaya,
kearifan lokal tidak hanya memuat aspek normatif, tetapi juga berperan sebagai strategi adaptif yang
memastikan keberlanjutan relasi manusia dengan lingkungannya (Steward, 1955). Oleh karena itu,
keberadaan kearifan lokal bukan sekadar warisan takbenda, melainkan sistem pengetahuan yang
terus direproduksi melalui praktik sosial, pendidikan informal, dan ritual kolektif (Koentjaraningrat,
2009).

Tradisi Nyalin yang dilaksanakan di Situs Samida, Desa Simajaya, merupakan contoh
konkret bagaimana masyarakat Sunda mempertahankan sistem pengetahuan lokal melalui
mekanisme pewarisan budaya lintas generasi. Tradisi ini tidak berdiri sebagai aktivitas ritual semata,
tetapi berfungsi sebagai ruang aktualisasi nilai, simbol, dan aturan sosial yang menata hubungan
antarindividu maupun hubungan komunitas dengan situs sakral. Dalam kerangka fungsionalisme,
Tradisi Nyalin dapat dipahami sebagai institusi budaya yang menjaga stabilitas sosial melalui
keteraturan ritual dan solidaritas mekanis (Durkheim, 1912/1995). Keberlanjutan tradisi ini
menunjukkan adanya mekanisme internal yang memungkinkan masyarakat lokal mempertahankan
kontinuitas budayanya di tengah arus modernisasi (Geertz, 1973).

Selain itu, Tradisi Nyalin memainkan peran penting dalam pembentukan identitas kolektif
masyarakat Sunda. Ritualitas yang diulang secara periodik berfungsi sebagai sarana konstruksi dan
rekonstruksi identitas sosial, sejalan dengan pandangan bahwa identitas budaya merupakan entitas
yang dibentuk melalui praktik sosial dan diskursus kolektif (Berger & Luckmann, 1966). Melalui ritual
tersebut, masyarakat tidak hanya menjaga hubungan simbolis dengan leluhur, tetapi juga
menguatkan ingatan sosial dan kesadaran historis atas ruang budaya yang mereka maknai sebagai
bagian dari warisan leluhur (Assmann, 2011).

Di tengah dinamika globalisasi dan penetrasi budaya populer, keberlanjutan Tradisi Nyalin
menghadapi sejumlah tantangan, seperti menurunnya keterlibatan generasi muda atau risiko
komodifikasi tradisi lokal. Namun, secara kritis, tradisi ini tetap memiliki relevansi kontemporer
sebagai sumber nilai, etika, dan pengetahuan lingkungan yang dapat berkontribusi pada pelestarian
budaya dan pembangunan berkelanjutan (UNESCO, 2003). Tradisi yang bersifat adaptif seperti ini
tidak statis, tetapi mampu mengalami transformasi tanpa kehilangan makna fundamentalnya,
sebagaimana dikemukakan oleh Hobsbawm dan Ranger (1983) dalam konsep invented traditions
yang menekankan dinamika kontinuitas dan perubahan dalam budaya.

Kajian mengenai Tradisi Nyalin memiliki implikasi penting bagi penelitian antropologi,
sosiologi budaya, dan studi warisan budaya, terutama dalam memahami bagaimana masyarakat
lokal mengelola warisan takbenda dalam konteks perubahan sosial. Secara akademik, tradisi ini
memberikan data empirik yang memperkaya analisis mengenai mekanisme reproduksi budaya dan
konstruksi simbolik masyarakat. Secara praktis, kajian tersebut dapat menjadi dasar bagi
pengembangan kebijakan pelestarian budaya berbasis komunitas yang lebih inklusif dan
berkelanjutan (Smith, 2000).

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Koentjaraningrat, kebudayaan terdiri dari tujuh unsur

utama yang menjadi fondasi dalam melihat dan memahami praktik budaya suatu masyarakat. Tradisi
Nyalin dapat dianalisis melalui ketujuh unsur tersebut sebagai berikut:

a)

b)

Nilai Bahasa

Bahasa menjadi unsur yang sangat menonjol dalam pelaksanaan tradisi Nyalin. Bahasa
Sunda yang digunakan dalam prosesi, khususnya ragam basa lemes (bahasa halus),
mencerminkan kesantunan, penghormatan, dan etika komunikasi asyarakat Sunda terhadap
leluhur dan sesama. Ungkapan seperti ngamumulé kabudayaan (melestarikan kebudayaan) dan
ngalaksanakeun amanah karuhun (melaksanakan amanat leluhur) menjadi bagian penting dalam
upacara, menyampaikan nilai-nilai moral dan spiritual secara tersirat kepada generasi muda.

Bahasa berfungsi bukan sekadar sebagai alat komunikasi semata tetapi juga sebagai
saluran utama pewarisan pengetahuan budaya dan norma-norma sosial lintas generasi (Saefudin
et al.,, 2024; Andini et al., 2025); mekanisme ini terjadi terutama melalui praktik lisan, ritual, dan
narasi komunitas yang melibatkan aktor-aktor adat sebagai penjaga memori kolektif. Cerita
tentang Prabu Simaraja yang disampaikan oleh tokoh masyarakat dalam bahasa Sunda
memperlihatkan beberapa lapis fungsi kebahasaan: pertama, sebagai repositori informasi historis
dan kosmologi lokal—narasi memaketkan rangkaian kejadian, tokoh, dan pembelajaran moral
yang memberi kerangka makna pada pengalaman kolektif (Vansina, 1985). Kedua, sebagai
mekanisme sosialisasi etis—ketika kaum muda menengarkan dan mengulang cerita-cerita
tersebut (Andini et al., 2025), mereka tidak hanya menerima fakta tetapi juga internalisasi nilai,
norma, dan model tindakan yang menjadi pedoman perilaku dalam komunitas (Fishman, 1991).
Ketiga, sebagai penanda identitas dan legitimasi—pemakaian bahasa Sunda dalam penceritaan
menegaskan afiliasi kultural dan membran simbolik yang membedakan komunitas lokal dari
kelompok lain; bahasa di sini berfungsi simbolik sekaligus politis dalam proses pembentukan
identitas kolektif (Bourdieu, 1991; Agha, 2007).

Secara kritis, efektivitas pewarisan tersebut bergantung pada kondisi institusional dan
demografis: urbanisasi, pendidikan formal yang berbahasa dominan lain, dan media massa dapat
mengikis ruang praktik lisan sehingga transmisi menjadi terfragmentasi atau dipentas-kan dalam
konteks simbolis tanpa penghayatan kritis (Hymes, 1972; UNESCO, 2003). Oleh karena itu, klaim
bahwa "bahasa mentransmisikan sejarah, nilai, dan identitas" perlu diuji empiris—misalnya
melalui etnografi partisipatif yang memetakan frekuensi penceritaan, analisis wacana untuk
menelaah elemen nilai yang direproduksi, dan survei generasional untuk mengukur tingkat
pemahaman serta identifikasi kaum muda terhadap isi cerita. Pendekatan multidisipliner
(antropologi linguistik, sosiolinguistik, kajian budaya) memungkinkan pengujian apakah cerita
seperti Prabu Sirnaraja benar-benar menginternalisasi nilai di kalangan muda atau hanya
berfungsi sebagai artefak identitas yang dikonsumsi secara ritualistik. Dengan demikian, bahasa
dalam konteks Nyalin bukan sekadar alat komunikasi, melainkan bagian dari ritus budaya yang
memperkuat jati diri dan kesinambungan nilai- nilai luhur masyarakat.

Nilai Peralatan Hidup atau Teknologi

Tradisi Nyalin menggunakan peralatan tradisional yang mencerminkan kearifan lokal
dalam pengelolaan sumber daya alam. Penggunaan duri pohon salak untuk menjahit daun aren,
kain putih khusus sebagai pembungkus pusaka, kele (bambu) untuk mengambil air suci dari
Cibarani, hingga wadah limas dari daun pisang, menunjukkan betapa teknologi sederhana tetap
dipertahankan karena memiliki nilai simbolik dan filosofis yang kuat.

Teknologi tradisional dalam konteks Nyalin tidak hanya berfungsi praktis, melainkan juga
mengandung dimensi spiritual, sosial, dan ekologis. Penggunaan bahan- bahan alami
mencerminkan kesadaran akan pentingnya harmoni antara manusia dan alam, serta wujud
penghormatan terhadap warisan budaya leluhur.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 99



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

100

Melalui peralatan ini, masyarakat menunjukkan bahwa teknologi tidak harus selalu
modern, tetapi dapat tetap relevan dan bemilai jika selaras dengan filosofi hidup dan kebutuhan
budaya lokal.

Nilai Religi atau Agama

Tradisi Nyalin di Situs Samida, Desa Simajaya, Kecamatan Rajadesa, tidak hanya
berfungsi sebagai warisan budaya yang menyimpan jejak historis dan sosial, tetapi juga memuat
dimensi religius yang menjadi inti dari praktik tersebut. Dalam kerangka antropologi agama, tradisi
ini dapat dibaca sebagai wujud local Islam—yakni bentuk keberagamaan yang tumbuh melalui
dialog antara ajaran Islam dengan kosmologi lokal Sunda (Geertz, 1960; Woodward, 2011).
Aspek spiritual dalam pelaksanaannya bukan sekadar pelengkap, melainkan menjadi landasan
normatif yang mengarahkan tata laku, struktur ritual, serta makna simbolik yang dihayati oleh
masyarakat. Integrasi antara nilai Islam, adat Sunda, dan praktik lokal menunjukkan bahwa
masyarakat Rajadesa mereproduksi identitas keagamaan yang bersifat sinkretis namun tetap
berorientasi pada etos Islam yang membumi. Fenomena ini sejalan dengan temuan
Koentjaraningrat (1984) bahwa masyarakat agraris di Jawa Barat cenderung mempertahankan
praktik adat melalui proses adaptasi terhadap ajaran agama formal, sehingga menghasilkan
sistem keyakinan yang dinamis, fleksibel, dan relevan dengan kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian, Tradisi Nyalin bukan hanya sarana pewarisan nilai, tetapi juga mekanisme kolektif
untuk merawat harmoni sosial dan spiritualitas komunitas Rajadesa.

Unsur religius dalam tradisi Nyalin terwujud melalui niat dasar penyelenggaraannya.
Masyarakat tidak melaksanakan tradisi ini semata-mata untuk melestarikan adat, tetapi juga
sebagai bentuk pengabdian kepada Tuhan Yang Maha Esa. Sebagai bentuk rasa syukur atas
limpahan hasil panen dan keselamatan hidup, seluruh prosesi diiringi dengan doa dan zikir, baik
dalam bentuk pembacaan ayat-ayat suci Al- Quran maupun doa-doa tradisional berbahasa
Sunda. Sebelum prosesi dimulai, masyarakat berkumpul untuk menggelar doa bersama,
memohon agar seluruh kegiatan berjalan lancar dan membawa berkah. Di sinilah letak
spiritualitas kolektif yang terbangun, menciptakan kesadaran bersama akan pentingnya berdoa
dan berserah diri kepada Tuhan dalam setiap aktivitas budaya.

Dengan demikian, tradisi Nyalin merupakan cermin dari spiritualitas lokal yang khas,

membumi, dan membaur dalam kehidupan sehari-hari. bukan hanya menjadi jembatan antara masa
lalu dan masa kini, tetapi juga antara manusia dan Tuhan, antara tradisi dan agama. Dengan terus
melestarikannya, masyarakat tidak hanya menjaga warisan leluhur, tetapi juga memperkuat identitas
religius yang berakar pada nilai-nilai lokal yang luhur. Tradisi ini adalah bukti bahwa dalam kearifan
lokal terdapat kedalaman spiritual, dan dalam setiap ritus adat terdapat gema doa yang tulus menuju
ke langit.

a)

Nilai Sosial

Tradisi Nyalin bukan sekadar ritual simbolik, melainkan mencerminkan struktur sosial—di
mana seluruh tahapan kegiatan, dari rapat persiapan, pemilihan/penentuan lokasi sawah,
pembersihan lokasi, pengumpulan benih atau persiapan lumbung, hingga pelaksanaan ritual dan
jamuan bersama, melibatkan partisipasi aktif warga dari berbagai kalangan. Kajian etnografis di
Desa Sidamulya, Kecamatan Cisaga, Kabupaten Ciamis menunjukkan bahwa “struktur Nyalin®
terdiri atas rangkaian kegiatan seperti gempungan, kukumpul, riungan, mipit paré, ngukusan — di
mana pelaku melibatkan sesepuh, panyawah, juru kukumpul, wali puhun, aparat desa, dan
masyarakat umum. Pada tahap kukumpul misalnya, masyarakat bersama-sama mengumpulkan
sesajen dan bahan makanan, menunjukkan kolaborasi inisiatif sosial dan tanggung-jawab kolekif
dari lintas kelompok masyarakat.

Dari perspektif teori modal sosial, partisipasi aktif dalam Nyalin mencerminkan
keberadaan social capital — jaringan sosial, norma timbal balik, dan kepercayaan interpersonal —
yang memungkinkan masyarakat melakukan tindakan kolektif secara sukarela dan efektif.
Penelitian empiris di desa-desa pedesaan di Indonesia menunjukkan bahwa kuatnya modal sosial

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |Hec) R



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

b)

secara signifikan meningkatkan kemungkinan collective action, termasuk dalam pengelolaan
sumber daya bersama dan kegiatan komunitas lainnya. Dengan demikian, Nyalin dapat dipahami
bukan hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai mekanisme adaptif komunitas untuk
mempertahankan solidaritas, regulasi sosial, dan kelangsungan agraris.

Selanjutnya, semangat gotong royong menjadi inti dalam tahapan persiapan fisik, seperti
pembersihan situs, pembangunan sarana prasarana, hingga menghias lingkungan menggunakan
ornamen khas seperti daun aren yang dijahit dengan duri salak. Kegiatan ini bukan sekadar kerja
bakti, tetapi juga menjadi ruang interaksi sosial yang mempererat hubungan antaranggota
masyarakat. Warga dari berbagai latar belakang usia dan jenis kelamin turut serta tanpa paksaan,
menunjukkan bahwa kesadaran kolektif untuk menjaga dan melestarikan warisan leluhur telah
terinternalisasi dalam budaya mereka. Tidak hanya itu, para ibu juga mengambil peran penting
dalam menyiapkan makanan tradisional sebagai bentuk rasa syukur atas hasil bumi.
Kegiatan ini memperlihatkan betapa partisipasi perempuan menjadi bagian integral dalam
keberlangsungan tradisi dan bagaimana pembagian peran dalam masyarakat dijalankan secara
harmonis dan saling melengkapi.

Dengan demikian, tradisi Nyalin tidak hanya menjadi sebuah kegiatan ritual tahunan,
tetapi juga memainkan fungsi sosial yang sangat penting menghidupkan interaksi sosial,
memperkuat rasa memiliki bersama, membentuk solidaritas antaranggota masyarakat, dan
memastikan bahwa nilai-nilai luhur yang hidup dalam budaya lokal tetap lestari di tengah
perubahan zaman.

Nilai Seni

Seni adalah bagian tak terpisahkan dari rangkaian kegiatan tradisi Nyalin, baik pada
tahap persiapan, pelaksanaan inti, maupun dalam kegiatan pendukung seperti festival budaya.
Keberadaan unsur seni dalam setiap tahapan tidak hanya memperkaya dimensi estetika, tetapi
juga memperkuat makna spiritual, sosial, dan budaya dari tradisi itu sendiri. Seni dalam konteks
Nyalin bukan hanya ditampilkan dalam bentuk pertunjukan tari, musik, atau dekorasi semata,
melainkan hadir sebagai medium ekspresi budaya yang menyeluruh dan berlapis makna, serta
menjadi instrumen penting dalam menjaga kesinambungan identitas lokal masyarakat Rajadesa.

Festival budaya yang menjadi bagian dari tradisi Nyalin dapat dianalisis sebagai arena
praktek kultural yang simultan: (1) memelihara kontinuitas simbolik akar tradisi, (2) mengaktitkan
inovasi estetis, dan (3) menempatkan tradisi pada logika ekonomi dan representasi publik
kontemporer. Secara musikal, fenomena festival singkong, festival kopi, dan khususnya festival
lagu Rajadesa merepresentasikan proses hibridisasi dan rekonstruksi makna: komposisi atau
aransemen baru yang dipentaskan berakar pada materi musikal tradisional tetapi diolah dengan
unsur-unsur modern (harmoni, instrumen elektronik, format panggung, atau bahasa gaul),
sehingga menghasilkan produk artistik yang simultan “autentik” dan “kontemporer” (Nederveen
Pieterse, 1995; Stokes, 1994). Dari perspektif performatif, festival berfungsi sebagai ritus publik
yang mereproduksi identitas kolektif dan sekaligus memberi ruang bagi agen lokal—musisi,
penyelenggara, dan audiens—untuk merundingkan ulang siapa yang berhak menafsirkan tradisi
tersebut (Turner, 1969; Hobsbawm & Ranger, 1983).

Transformasi ini tidak netral: proses pengolahan “sentuhan kekinian” sering dipengaruhi
oleh dinamika ekonomi (pendanaan, pariwisata, sponsor), kebijakan heritage, dan aspirasi status
sosial aktor budaya, sehingga seni yang tampil dalam festival berisiko mengalami komodifikasi
dan estetika pasar—yang dapat mengubah fungsi sosial tradisi dari praktek kolektif menjadi
produk konsumsi spektakuler (Kirshenblatt-Gimblett, 1998; Bourdieu, 1984). Selain itu, perubahan
bentuk musikal dapat menimbulkan ketegangan antara generasi—di mana kelompok konservatif
mengkritik “penyederhanaan” atau “pencemaran” tradisi sementara generasi muda menyambut
inovasi sebagai relevansi budaya hidup (Stokes, 1994). Oleh karena itu, pemyataan bahwa “seni
dalam tradisi Nyalin tidak statis, tetapi adaptif dan berkembang sesuai konteks zaman” perlu

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 101



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

dilengkapi dengan analisis aktor, institusi, dan kondisi material yang memfasilitasi atau membatasi
adaptasi tersebut.

Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa nilai seni dalam tradisi Nyalin sangatlah
signifikan. Nyalin hadir dalam wujud yang beragam, mulai dari seni visual, seni pertunjukan, seni
ritual, hingga seni naratif dan kuliner, semuanya berpadu menjadi satu kesatuan estetis dan
spiritual yang memperkaya makna tradisi. Seni tidak hanya memperindah jalannya acara, tetapi
juga memperdalam pemahaman dan pengalaman masyarakat terhadap warisan budaya mereka.
Dalam tradisi seperti Nyalin, seni bukanlah elemen tambahan, melainkan esensi yang menyatu
dalam setiap denyut kehidupan budaya masyarakat Rajadesa.

c) Nilai Pengetahuan

Tradisi Nyalin di Situs Samida, Desa Simnajaya, Kecamatan Rajadesa, tidak hanya
merupakan peristwa budaya dan spiritual, tetapi juga merupakan wadah penting dalam
pewarisan pengetahuan lokal (local wisdom) yang kaya dan kompleks. Pengetahuan ini
diwariskan secara turun-temurun melalui berbagai cara, baik secara lisan (oral tradition),
pengalaman langsung dalam pelaksanaan tradisi, maupun melalui simbol-simbol budaya yang
dimaknai secara kolektif. Dalam konteks ini, tradisi Nyalin bukan sekadar kegiatan ritual tahunan,
tetapi juga merupakan sekolah budaya atau tempat masyarakat khususnya generasi muda
belajar tentang sejarah, nilai, tata laku, serta cara memandang kehidupan secara holistik.

Salah satu bentuk pengetahuan yang terkandung dalam tradisi ini adalah narasi sejarah
lokal yang menyatu dalam setiap aspek ritual. Sejarah tentang Rajadesa dan figur Prabu Siraraja
tidak tercatat dalam buku-buku resmi atau arsip negara, namun hidup dalam cerita rakyat yang
terus diceritakan oleh para sesepuh desa. Kisah-kisah ini membentuk identitas lokal dan
memberikan makna atas keberadaan tempat-tempat sakral seperti Situs Samida, Cibarani, dan
Sumedanglarang. Di sinilah terlihat bahwa masyarakat Rajadesa memiliki bentuk historiografi
tersendiri yang berbasis ingatan kolektif dan nilai- nilai lokal, bukan semata-mata catatan tertulis.

Dalam tataran yang lebih luas, tradisi Nyalin juga menjadi media edukasi publik yang
efektif. Penyampaian narasi sejarah lokal, pelaksanaan simbolik pusaka, serta keterlibatan
masyarakat secara luas menciptakan ruang pembelajaran intergenerasional. Generasi tua
menjadi narasumber dan penjaga nilai, sementara generasi muda berperan sebagai pewaris dan
pembaru tradisi. Interaksi ini memperlihatkan bagaimana tradisi menjadi jembatan antara masa
lalu dan masa depan, dan pengetahuan lokal menjadi bagian dari upaya membangun karakter
dan identitas budaya yang tangguh.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, prosesi Tradisi Nyalin di Desa Sirnajaya dilaksanakan setiap tahun
pada hari Senin Kliwon di bulan Jumadil Akhir. Proses pelaksanaan tradisi Nyalin terdiri dari tiga tahapan,
yaitu: 1) persiapan yang terdiri dari rapat kepanitian, pembersihan lokasi kegiatan, pengumpulan dana
kegiatan, dan rapat pemantapan kegiatan; 2) pelaksanaan yang terdiri dari pengambilan air dari Situs
Cibarani, pembersihan benda pusaka, mengganti pembungkus benda pusaka dengan kain yang baru,
dan doa bersama/tawasulan; 3) penutupan dengan dilaksanakan makan bersama. Pelaksanaan tradisi ini
juga melibatkan partisipasi aktif dari berbagai unsur masyarakat, yang mencerminkan kuatnya nilai gotong
royong, kebersamaan, serta penghormatan terhadap leluhur, khususnya Prabu Sirnaraja, yang diyakini
bersemayam di Situs Samida sejak lebih dari lima abad lalu.

Selain itu, Tradisi Nyalin mengandung berbagai unsur kearifan lokal yang masih lestari dalam
kehidupan masyarakat, seperti bahasa daerah, sistem sosial, nilai kepercayaan, pengetahuan lokal, seni
tradisional, dan praktik teknologi sederhana. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan
dan budaya, tetapi juga sebagai media transmisi nilai-nilai moral dan spiritual antargenerasi, serta sebagai
peneguh identitas budaya masyarakat Sunda. Oleh karena itu, pelestarian Tradisi Nyalin sangat penting,
tidak hanya untuk menjaga kesinambungan warisan budaya lokal, tetapi juga sebagai potensi dalam
pengembangan pendidikan karakter dan pariwisata berbasis kearifan lokal.

102 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |[{e) RN



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

REKOMENDASI

Pelestarian Tradisi Nyalin memerlukan strategi terpadu dari berbagai pihak. Oleh karena itu,
disarankan kepada dunia pendidikan, khususnya sekolah-sekolah di daerah setempat, untuk
mengintegrasikan nilai-nilai luhur tradisi ini ke dalam muatan lokal dan pendidikan karakter. Kepada
pemerintah daerah dan lembaga kebudayaan, perlu dilakukan upaya dokumentasi dan digitalisasi
secara sistematis guna menjaga keberlangsungan pengetahuan budaya serta memperluas akses
informasi bagi publik dan kalangan akademik.

Selain itu, kepada pelaku pariwisata dan komunitas lokal, tradisi Nyalin dapat dikembangkan
sebagai daya tarik wisata budaya berbasis komunitas dengan pendekatan partisipatif agar keaslian
dan makna spiritual tetap terjaga. Komunitas adat sebagai pelaku utama perlu diberdayakan melalui
fasilitasi, pelatihan, dan penguatan kelembagaan oleh pemerintah. Terakhir, kepada peneliti dan
akademisi, disarankan untuk melakukan kajian lanjutan dari berbagai perspektif baik antropologi,
sosiologi, pendidikan, maupun teologi local sebagai dasar dalam merumuskan kebijakan pelestarian
budaya yang inklusif dan berkelanjutan.

UCAPAN TERIMAKASIH

Secara khusus, penulis mengucapkan terima kasih kepada dosen pembimbing yang telah
dengan sabar meluangkan waktu, tenaga, dan perhatian dalam mendampingi penulis selama proses
penulisan jurnal ini. Penulis juga berterima kasih kepada para narasumber yang telah memberikan
kesempatan untuk melakukan penelitian. Penulis sangat mengharapkan masukan, kritik, dan saran
yang konstruktif untuk perbaikan dan penyempurnaan jurnal ini, mengingat masih banyak kekurangan
yang ada. Meskipun penulis menghadapi berbagai kesulitan dalam penyusunan jurnal ini, puji syukur
semuanya dapat diselesaikan dengan baik.

DAFTAR PUSTAKA

Agha, A. (2007). Language and Social Relations. Cambridge University Press.

Alfarizi, R., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Value of Local Wisdom in the Nadran Tradition at the Ki
Buyut Manguntapa Site in Baregbeg District, Ciamis. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa
Pendidikan Sejarah, 1(2), 206 — 229. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5490

Andini, S., Sudarto, S., Ayatullah, A., & Farhan, H. M. (2025). Language politeness in Javanese and
Sundanese border cultural landscapes in elementary school student learning. Journal of
Innovation ~ in  Educational  and  Cultural ~ Research, 6(4), 681-691.
https://doi.org/10.46843/jiecr.v6i4.2354

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. University of
Minnesota Press.

Aslan. (2017). Nilai-Nilai Kearifan Lokal dalam Budaya Pantang Larang Suku Melayu. Jurnal limiah
llmu Ushuluddin, 16(1), 11-20.

Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. Harvard University Press.

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A Social Critique of the Judgement of Taste. Harvard University
Press.

Budimansyah. (2019). Rekonstruksi Kota Galuh Pakwan (1371-1475 M) dan Kota Pakwan Pajajaran
(1482-1521 M). Bandung: Universitas Padjajaran.

Buhori. (2017). Islam dan Tradisi Lokal di Nusantara. Jurnal limu Syariah, 229-246. Darmansyah, D.
(2023). Kecamatan Rajadesa dalam Angka 2023. Ciamis: CV Rikma Karya.

Dianti, M. (2014). Rekontruksi Tari Kemprongan di Desa Sidarja Kecamatan Ciawi Gebang
Kabupaten Kuningan. Bandung: Universitas Pendidikan Indonesia.

Duranti, A. (1997). Linguistic Anthropology. Cambridge University Press.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 103



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Article history: Submit 2025-07-27 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25

Ekadjati. (2009). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah. Jakarta: Dunia Pustaka Jaya.
Febrianti, D. (2014). Kearifan Lokal Kesenian Reyog Dan Upaya Mempertahankannya Di
Desa Sumoroto Kecamatan Kauman Kabupaten Ponorogo. Yogyakarta: Fakultas llmu Sosial
Universitas Negeri Yogyakarta.

Fishman, J. A. (1991). Reversing Language Shift: Theoretical and Empirical Foundations of
Assistance to Threatened Languages. Multilingual Matters.

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press.

Gottschalk, L. (1975). Mengerti Sejarah (Pengantar Metode Sejarah), Terjemahan
Nugroho Notosusanto. Jakarta: Universitas Indonesia.

Hilmi, M. Z. (2015). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dalam Perilaku Sosial Anak-Anak Remaja di Desa Sepit
Kecamatan Keruak Kabupaten Lombok Timur. Journal of Educational Social Studies, 4(1), 1-
7. Iswatiningsih, D. (2019). Penguatan Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Kearifan
Lokal di Sekolah. Jurnal Satwika (Kajian llmu Budaya dan Perubahan Sosial), 3(2), 155-164.

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The Invention of Tradition. Cambridge University Press.

Hymes, D. (1972). On Communicative Competence. In J. B. Pride & J. Holmes (Eds.),
Sociolinguistics. Penguin.

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1998). Destination Culture: Tourism, Museums, and Heritage. University of
California Press.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka.

Kuntowijoyo. (2018). Pengantar limu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Nafilah, M. A., Ramdani, D., & Sudarto, S. (2025). Preserving Cultural Narratives Through Aros
Woven Fabric Crafts and the Philosophical Meaning of Their Motifs: (a Case Study of the
Baduy Indigenous Community). JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 127
—147. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5454

Nederveen Pieterse, J. (1995). Globalization as hybridization. International Sociology, 10(2), 161-
184.

Nuraeni, S., Agustin, F., Widana, K., Januar, H., Aditya, F. F., & Sudarto, S. (2025). Conservation
Through Eco-Spirituality: A Philosophical Approach to the Residential Patterns and Traditional
Architecture of the Kampung Adat Kuta. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah,
1(1), 68 — 86. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5316

Nuraini, S., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Sedekah Kupat: The Socio-Cultural Representation
and Solidarity of the Wanareja Community, Cilacap. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa
Pendidikan Sejarah, 1(3), 383 — 401. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i3.5569

Oktawidya, M., & Saraswati. (2019). Kajian Peluang Pengembangan Sentra Industri Kecil Menengah
Kopi di Kecamatan Rajadesa Kabupaten Ciamis. SPeSIA, 366-373.

Pratama, M. G. G., Dini, R. D. J., Sulistiani, R., Febriani, F., & Sudarto, S. (2025). Exploring the
Traditional Architecture of Kampung Naga: Heritage Values, Local Identity, and Sustainability.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(1), 38-51.
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5332

Priambadi, K., & Cahyo, A. N. (2018). Tradisi Jamasan di Desa Baosan Kidul Kabupaten Ponorogo
Jurnal Program Studi Pendidikan Sejarah FKIP Universitas PGRI Madiun, 8(2).

Priyadi, S. (2012). Sejarah Lokal (Konsep, Metode dan Tantangannya). Yogyakarta: Ombak.

Radea, P. (2019). Rajadesa dalam Panggung Sejarah Galuh. Ciamis: Penelusuran Arsip Statis Dinas
Perpustakaan & Kearsipan daerah Kabupaten Ciamis.

Rahmawati, N., Brata, Y. R., Budiman, A., & Sudarto, S. (2023). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Tradisi
Ruwahan Desa Sindangsari-Banjarsari Kabupaten Ciamis. Jurnal Artefak, 10(2), 219-236.
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v10i2.12232

Ratih, D. (2019). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dalam Tradisi Misalin Di Situs Bojong Salawe Kecamatan
Cimaragas. Istoria, 15(1), 45.

104 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  |[{e) RN



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

J-KIP (Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 91-105
e-ISSN 2722-6069

4. - http://dx.doi.org/10.25157/}-kip.v7i1.20514

Saefudin, A., Utomo, S. S., Taneo, M., Rosanawati, |. M. R., Judijanto, L., Nasri, U., & Amin, M. Z.
Sudarto, & Siti Andini. (2024). Discourse Analysis of Conflict and Resolution in History
Textbooks: Representations of the Referendum in Indonesia. Forum for Linguistic Studies,
6(5), 433-446. https://doi.org/10.30564/fls.v6i5.7115

Stokes, M. (1994). Ethnicity, Identity and Music: The Musical Construction of Place. Berg.

Suryani, Y., & Fahmi, R. F. (2021). Tradisi Misalin, Situs Bojong Salawe Kecamatan Cimaragas.
Jurnal Jazirah : Peradaban dan Kebudayaan, 2(1), 65-88.

Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). Budaya Dan Kebudayaan: Tinjauan Dari Berbagai Pakar,
Wujud- Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan Yang Bersifat Universal. Jurnal Cross-
Border, 5(1), 782-791.

Syamsudin, H. (2007). Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak.

Teeuw. (1984). Sastra & lImu Sastra ; Pengantar limu Sastra. Jakarta: Pustaka Jaya.

Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine.

Ule. (2023). Nyalin Situs Samida Desa Sirnajaya Rajadesa: Mupusti Bukan Migusti. Dipetik Januari
09, 2023, dari https://sergapreborn.id/ Nyalin-situs-samida-desa-sirnajaya-rajadesa-mupusti-
bukan- migusti/

UNESCO. (2003). Convention for the Safequarding of the Intangible Cultural Heritage.

Vansina, J. (1985). Oral Tradition as History. University of Wisconsin Press.

Wiediharto, V. T. Dkk. (2020). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Tradisi Suran. Jurnal Diakronika, 20(1), 14-20.

Wijayanti, Y., & Kartika, R. (2014). Tradisi Nyangkreb Di Dusun Sukaraja Desa Andapraja Kecamatan
Rajadesa Kabupaten Ciamis (Suatu Tinjauan Sejarah Kebudayaan Dari Tahun 1972-2007).
Artefak, 1-10.

Wiradiredja, Y. (2020). Surupan dalam Tembang Sunda Cianjuran. Bandung.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer.

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional. 105



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

