
J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309 

Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  106 

 
PERAN TARI RONGGENG AMEN SEBAGAI SIMBOL KETAHANAN BUDAYA DI DESA 

BATULAWANG KECAMATAN PATARUMAN KOTA BANJAR  
 
 

Santi Apriyanti1*, Agus Budiman2, Wulan Sondarika3 
1,2,3, Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh, Jl.R.E.Martadinata No 150, Ciamis. Indonesia 

Email Koresponden: santi_apriyanti@student.unigal.ac.id 1* 

 
 

ABSTRACT 
The Ronggeng Amen dance in Batulawang Village is a form of traditional art that reflects the cultural resilience of the 
local community. This study aims to examine the role of this dance in preserving cultural identity and social values amidst 
the currents of modernization. The research employs a qualitative method with an ethnographic approach, including 
observation, interviews, and documentation. The findings indicate that the Ronggeng Amen dance serves not only as 
entertainment but also as a medium for rituals and the preservation of local traditions. This art form engages the younger 
generation and contributes to social solidarity, while also symbolizing respect for ancestors. Preservation efforts are 
carried out through ritual activities such as Ngabungbang and Ngaruat, supported by the government and cultural 
figures. Recommendations for the sustainability of this art include training programs for the youth, integration into 
educational curricula, and the organization of cultural festivals. Thus, it is hoped that the Ronggeng Amen dance can 
continue to be preserved as a vital and valuable part of the rich cultural identity of Batulawang Village. 
 
Keywords:  Ronggeng Amen dance, cultural resilience, tradition preservation, cultural identity 

 
 

ABSTRAK 
Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang merupakan salah satu bentuk kesenian tradisional yang mencerminkan ketahanan 
budaya masyarakat setempat. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran tari ini dalam mempertahankan identitas budaya dan 
nilai-nilai sosial di tengah arus modernisasi. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan etnografi, meliputi 
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tari Ronggeng Amen tidak hanya berfungsi 
sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana ritual dan pelestarian tradisi lokal. Kesenian ini melibatkan generasi muda dan 
berkontribusi pada solidaritas sosial, serta menjadi simbol penghormatan terhadap leluhur. Upaya pelestarian dilakukan melalui 
kegiatan ritual seperti Ngabungbang dan Ngaruat, serta dukungan dari pemerintah dan tokoh seni. Rekomendasi untuk 
keberlanjutan kesenian ini mencakup program pelatihan bagi generasi muda, integrasi dalam kurikulum pendidikan, dan 
penyelenggaraan  festival budaya.  Dengan  demikian,  Tari Ronggeng Amen diharapkan dapat terus dilestarikan sebagai bagian 
dari identitas budaya yang kaya dan berharga di Desa Batulawang. 
 
Kata Kunci: Tari Ronggeng Amen, ketahanan budaya, pelestarian tradisi, identitas budaya 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Cara sitasi: Apriyanti, S., Budiman, A., & Sondarika, W. (2026). Peran Tari Ronggeng Amen Sebagai Simbol Ketahanan 

Budaya Di Desa Batulawang Kecamatan Pataruman Kota Banjar. J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu 
Pendidikan) , 7 (6), 106-124.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

107 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

PENDAHULUAN 
Indonesia sebagai negara multikultural memiliki lanskap budaya yang dibentuk oleh proses 

sejarah panjang serta interaksi antaretnis yang dinamis. Keragaman budaya tersebut bukan hanya 
manifestasi estetika, tetapi juga menjadi sistem pengetahuan kolektif yang berfungsi menjaga stabilitas 
sosial dan memperkuat identitas kebangsaan (Munsyid & Sudarto, 2024). Menurut teori multikulturalisme 
Taylor (1994), pengakuan dan pelestarian budaya lokal merupakan prasyarat penting bagi terbentuknya 
kohesi sosial dalam masyarakat majemuk. Sejalan dengan itu, penelitian Koentjaraningrat (2009) 
menegaskan bahwa kebudayaan tradisional Indonesia berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai 
dan norma sosial yang membentuk karakter masyarakat. Dengan demikian, keberagaman budaya tidak 
hanya menjadi simbol representatif “Bhinneka Tunggal Ika”, tetapi juga sarana strategis bagi pembentukan 
nilai-nilai persatuan dalam kerangka nation-building (Sudarto et al., 2024; Nuraini et al., 2025). 

Dalam konteks tersebut, kesenian tradisional seperti tari Ronggeng Amen memiliki peran 
signifikan sebagai media transmisi budaya antargenerasi. Tari tradisional bukan sekadar ekspresi estetis, 
melainkan instrumen sosial yang merepresentasikan struktur sosial, nilai moral, dan pandangan dunia 
masyarakat setempat (Sudarto et al., 2024; Nafilah et al., 2025). Penelitian Hadi (2016) dan Smith (2006) 
tentang peran seni pertunjukan menunjukkan bahwa seni tradisional memiliki kemampuan 
mempertahankan memori kolektif serta memperkuat identitas kultural komunitas (Sudarto et al., 2024; 
Ramdani & Sudarto,  2025). Ronggeng Amen dari Desa Batulawang merupakan salah satu contoh 
kesenian yang memadukan aspek ritus, interaksi sosial, dan estetika lokal sebagai wujud pelestarian 
kearifan lokal (Kusmayadi & Sudarto, 2024; Apriani et al., 2025). Dengan demikian, keberadaan seni ini 
bukan hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai bukti hidup dari dinamika budaya yang terus 
beradaptasi sekaligus mempertahankan nilai-nilai luhur masyarakat. 

Kebudayaan, sebagaimana didefinisikan Koentjaraningrat (2009), bukan hanya kumpulan 
gagasan atau benda-benda hasil ciptaan manusia, tetapi juga sistem pengetahuan dan praktik yang 
membentuk cara suatu komunitas menghadapi realitas sosialnya. Perspektif ini sejalan dengan 
pandangan Clifford Geertz (1973) yang melihat kebudayaan sebagai “webs of significance” yang ditenun 
manusia sendiri dan menjadi dasar interpretasi makna dalam kehidupan sehari-hari. Dalam konteks 
tersebut, seni tradisional seperti tari Ronggeng Amen tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetis, tetapi 
juga sebagai mekanisme transmisi nilai yang mengikat memori kolektif masyarakat (Sudarto et al., 2024; 
Setiaji, 2024). Penelitian Jasmine (2014) dan Ratna Sari (2024) memperkuat pandangan bahwa kesenian 
tradisional menjadi wahana pembentukan identitas simbolik, yang memungkinkan masyarakat 
mempertahankan kontiunitas budaya meskipun menghadapi arus modernisasi dan globalisasi. 

Berbagai studi etnografi dan antropologi budaya menunjukkan bahwa seni pertunjukan 
memainkan peran strategis dalam memperkuat kohesi sosial dan memperluas ruang interaksi 
antargenerasi (Sudarto et al., 2024). Prabandari & Kurniawan (2023), misalnya, menegaskan bahwa 
kesenian lokal berfungsi sebagai ruang negosiasi makna, tempat masyarakat mengolah kembali nilai-nilai 
tradisi agar tetap relevan dengan tuntutan zaman. Temuan serupa juga diungkapkan oleh Smith (2016) 
dan Nababan (2021), yang menjelaskan bahwa seni tradisional dapat bertindak sebagai medium 
revitalisasi identitas lokal sekaligus sarana memperkuat integrasi sosial di tengah perubahan struktur 
sosial-ekonomi. Dengan demikian, keberadaan tari Ronggeng Amen bukan hanya representasi estetika, 
tetapi juga instrumen penting dalam memastikan keberlanjutan warisan budaya serta ketahanan sosial 
masyarakat pendukungnya. Dalam konteks ini, kesenian berperan sebagai penghubung antara masa lalu 
dan masa kini, sekaligus memperkuat kohesi sosial masyarakat (Jasmine, 2014). Tetapi juga menjadi 
media pelestarian kesenian tradisional, termasuk tari Ronggeng Amen (Lisgiyanti et al., 2019). 

Menurut Fitiriasari (2019), kesenian tradisional seperti tari Ronggeng Amen menghadapi 
tantangan multidimensional yang tidak hanya berkaitan dengan menurunnya minat generasi muda, tetapi 
juga akibat derasnya arus budaya global yang mendorong pergeseran preferensi estetika masyarakat. 
Temuan ini sejalan dengan teori modernisasi budaya yang dikemukakan oleh Giddens (1991), bahwa 
proses globalisasi memiliki kecenderungan melemahkan praktik budaya lokal melalui penetrasi produk 
budaya populer. Mantri (2014) menegaskan bahwa lemahnya dukungan institusional, baik dari pemerintah 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  108 

maupun masyarakat, memperburuk kondisi tersebut karena tidak tersedianya sistem regenerasi dan 
ruang ekspresi yang memadai bagi pelaku seni tradisional. Sejumlah penelitian lain—misalnya Sutrisno & 
Hadi (2017) serta Wicaksono (2020)—juga menunjukkan bahwa minimnya kebijakan budaya yang 
berpihak pada penguatan seni lokal berkontribusi langsung terhadap menurunnya keberlanjutan kesenian 
tradisional di berbagai daerah. Sudirana (2019) mengingatkan bahwa tanpa intervensi strategis berupa 
edukasi budaya, revitalisasi pertunjukan, dan dukungan ekosistem seni yang berkelanjutan, kesenian 
tradisional berpotensi kehilangan konteks sosial, nilai simbolik, dan makna historisnya. Dengan demikian, 
pelestarian tari Ronggeng Amen membutuhkan pendekatan komprehensif yang tidak hanya bersifat 
dokumentatif, tetapi juga transformatif agar mampu beradaptasi dengan dinamika zaman tanpa 
menghilangkan identitas budaya aslinya. 

Penelitian Saputra (2024) menunjukkan bahwa kajian mendalam terhadap tari Ronggeng Amen 
sebagai simbol ketahanan budaya merupakan langkah strategis untuk memahami dinamika makna, 
fungsi, dan posisi kesenian tersebut dalam struktur sosial masyarakat pendukungnya. Temuan ini sejalan 
dengan konsep cultural resilience yang dikemukakan oleh Berkes & Folke (1998), bahwa keberlanjutan 
tradisi budaya sangat bergantung pada kemampuan komunitas dalam menafsirkan ulang warisan budaya 
tanpa melepaskan nilai-nilai utamanya. Sudarta (2022) menegaskan bahwa pendekatan holistik—meliputi 
perspektif historis, antropologis, performatif, hingga ekonomi kreatif—diperlukan untuk menghasilkan 
rekomendasi kebijakan yang komprehensif bagi pelestarian kesenian tradisional. Hal ini didukung oleh 
teori integrated cultural conservation yang menekankan pentingnya sinergi antara aktor budaya, 
pemerintah, dan masyarakat untuk memastikan keberlanjutan praktik seni lokal. 

Selain itu, Ummah (2019) menyoroti urgensi inovasi dalam penyajian dan promosi kesenian 
tradisional sebagai upaya adaptif menghadapi perubahan preferensi generasi muda. Pendekatan ini 
senada dengan gagasan cultural adaptation menurut Hobsbawm (2012), bahwa tradisi dapat bertahan 
justru melalui proses transformasi yang terukur tanpa menghilangkan identitas dasarnya. Sejumlah 
penelitian terbaru, seperti Prabowo (2021) dan Lestari (2020), juga menemukan bahwa pemanfaatan 
media digital, format pertunjukan interaktif, dan kolaborasi lintas-genre terbukti meningkatkan visibilitas 
seni tradisi di kalangan remaja. Dengan demikian, kajian mengenai Ronggeng Amen tidak hanya penting 
secara akademik, tetapi juga relevan sebagai dasar penyusunan strategi pelestarian yang responsif 
terhadap konteks sosial-budaya kontemporer. Berdasarkan penelitian Mantri (2014) dan Fitiriasari (2019), 
keberlangsungan tari Ronggeng Amen bergantung pada kolaborasi antara masyarakat, pemerintah, dan 
akademisi. Nilmasari (2014) menegaskan bahwa peningkatan kesadaran akan pentingnya melestarikan 
budaya lokal menjadi kunci utama. Dengan demikian, melalui upaya bersama sebagaimana ditekankan 
oleh berbagai ahli ini, kekayaan budaya Indonesia dapat tetap lestari dan menjadi pondasi identitas 
bangsa di masa depan. 
 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk memahami 
fenomena manusia dan sosial secara mendalam melalui penyusunan gambaran yang utuh, kompleks, 
serta berakar pada konteks alami tempat fenomena tersebut berlangsung. Pendekatan ini sejalan dengan 
pandangan Creswell (2013) bahwa penelitian kualitatif diarahkan untuk mengeksplorasi makna yang 
dikonstruksi oleh individu maupun kelompok terkait suatu isu tertentu, serta menampilkan detail hasil 
temuan berdasarkan perspektif informan. Dalam konteks studi tradisi budaya, metode ini relevan karena 
memungkinkan peneliti menangkap dinamika sosial, simbolik, dan nilai-nilai lokal yang tidak dapat 
ditangkap melalui pendekatan kuantitatif. Penelitian ini berfokus pada investigasi makna dan praktik tradisi 
Ngabungbang serta pelaksanaan Tari Ronggeng Amen, sekaligus menelaah bagaimana nilai budaya 
tersebut dipertahankan dan direproduksi dalam masyarakat. Sejalan dengan teori interaksionisme simbolik 
(Blumer, 1969), pemahaman terhadap tindakan budaya memerlukan analisis terhadap makna yang 
dibentuk melalui interaksi sosial, sehingga metode kualitatif menjadi instrumen utama dalam mengungkap 
proses pembentukan makna tersebut. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

109 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

Untuk memperoleh data yang valid dan komprehensif, penelitian ini menerapkan tiga teknik 
pengumpulan data yang lazim dalam studi kualitatif, yaitu observasi, wawancara, dan dokumentasi. 
Observasi dilakukan secara langsung untuk mengamati aktivitas terkait tradisi Ngabungbang serta 
pelaksanaan Tari Ronggeng Amen, sesuai dengan pandangan Spradley (1980) bahwa observasi 
partisipatif memberikan kesempatan bagi peneliti untuk memahami pola perilaku dan konteks budaya 
secara lebih autentik. Selanjutnya, wawancara semi terstruktur digunakan untuk menggali informasi dari 
para tokoh budaya, seperti Bapak Daji Suryadi, Bapak Ewon, dan Bapak Ki Demang Wangsyafudin. 
Model wawancara ini menawarkan fleksibilitas bagi peneliti untuk memperluas pertanyaan sesuai arah 
jawaban narasumber, sehingga menghasilkan data yang lebih kaya dan mendalam, sebagaimana 
direkomendasikan oleh Patton (2015) dalam studi-studi eksploratif. Selain itu, dokumentasi berupa foto, 
gambar, dan rekaman audio dikumpulkan sebagai data pelengkap untuk meningkatkan kredibilitas dan 
akurasi temuan. Teknik triangulasi data melalui kombinasi ketiga metode tersebut menguatkan validitas 
penelitian (Denzin, 2011), karena memungkinkan peneliti melakukan pengecekan silang atas informasi 
yang diperoleh dari berbagai sumber dan teknik. 

Melalui penerapan ketiga teknik pengumpulan data tersebut, penelitian ini diharapkan mampu 
memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai praktik Tari Ronggeng Amen serta kontribusinya 
terhadap ketahanan budaya masyarakat setempat. Pendekatan ini sejalan dengan penelitian-penelitian 
sebelumnya mengenai seni tradisi sebagai mekanisme penguatan identitas dan pelestarian budaya lokal, 
seperti yang ditemukan oleh Sedyawati (2006) dan Koentjaraningrat (2009). Dengan demikian, penelitian 
ini tidak hanya mendokumentasikan praktik budaya, tetapi juga menawarkan analisis kritis mengenai 
peran seni tradisional dalam menjaga keberlanjutan nilai-nilai kultural di tengah perubahan sosial. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Sejarah Ronggeng Amen Di Desa Batulawang Kota Banjar 

Sejarah Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang, Ciamis, berkaitan erat dengan sejarah 
Kerajaan Pananjung yang didirikan pada abad ke-16 oleh Raja Raden Anggalarang dan istrinya, 
Dewi Siti Samboja. Kerajaan ini mengalami masa kemakmuran dalam bidang perikanan dan 
pertanian, namun juga menghadapi ancaman dari kelompok Bajo yang menyebabkan kehancuran 
kerajaan. Dalam pelariannya, Raden Anggalarang mengalami kejadian mistis yang mengarah pada 
pengembangan seni Ronggeng, yang kemudian dipelihara oleh Dewi Siti Samboja, yang dikenal 
sebagai Dewi Rengganis (Adolph, 2016). 

Tari Ronggeng Amen, yang merupakan pengembangan dari Tari Ronggeng Gunung, 
berfungsi sebagai ritual perayaan panen dan telah ada di Desa Batulawang sejak 1918. Kesenian ini 
berkembang bersamaan dengan keberadaan pabrik karet yang didirikan oleh Belanda, yang 
menerapkan sistem tanam paksa untuk mengeksploitasi sumber daya alam (Manurung & Rezasyah, 
2021). Masyarakat percaya bahwa pertunjukan Ronggeng memiliki peran spiritual, dan sering kali 
diadakan untuk menghormati Nyai Ronggeng, yang diyakini dapat meningkatkan hasil produksi getah 
karet (Wawancara Dengan Kidemang). 

Tari Ronggeng Amen tidak hanya berfungsi sebagai bentuk hiburan pertunjukan, tetapi juga 
memainkan peran strategis dalam menjaga kesinambungan nilai-nilai tradisi dan identitas budaya 
lokal. Dalam perspektif antropologi budaya, suatu kesenian tradisional berfungsi sebagai cultural 
repository yang menyimpan pengetahuan, nilai, dan makna sosial (Geertz, 1973). Fungsi ini tampak 
pada Ronggeng Amen yang merepresentasikan narasi kolektif masyarakat, mulai dari ekspresi 
estetika, relasi sosial, hingga konstruksi identitas komunal. Penelitian-penelitian sebelumnya juga 
menegaskan bahwa seni pertunjukan tradisional berperan sebagai mekanisme pewarisan budaya 
lintas generasi sekaligus sarana resistensi terhadap homogenisasi budaya di era modern 
(Hobsbawm & Ranger, 1983; Kartomi, 2012). Selain itu, studi mengenai seni rakyat di berbagai 
daerah Indonesia menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat dalam produksi dan konsumsi seni 
pertunjukan memperkuat rasa memiliki (sense of belonging) terhadap identitas lokal serta 
memperkokoh kohesi sosial (Sedyawati, 2014). Dengan demikian, Ronggeng Amen tidak hanya 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  110 

berperan sebagai ekspresi estetis, melainkan juga sebagai instrumen pelestarian budaya yang 
relevan dan adaptif terhadap dinamika sosial-kultural masyarakat pendukungnya (Sudarto et al., 
2024; Setiaji, 2024; Ramdani & Sudarto,  2025; Nafilah et al., 2025). Pertunjukan ini sering 
ditampilkan dalam berbagai acara hajatan, termasuk pernikahan dan perayaan ulang tahun desa. 
Meskipun frekuensi pertunjukan menurun seiring dengan kemunduran pabrik karet, bentuk 
penghormatan kepada Nyai Ronggeng tetap dilakukan (Wawancara Dengan Pak Ewon, 2025). 

Seiring waktu Tari Ronggeng Amen mengalami perkembangan dalam aspek gerakan, 
musik,dan peran sosial, dengan upaya dari seniman lokal untuk mempertahankan seni ini agar tetap 
relevan. Tradisi Ngaruat yang kini dikenal sebagai Ngabungbang juga menjadi simbol identitas desa 
(Poppy Amalya Rahayu, 2021). 

Kesenian ini menunjukkan pelestarian tradisi dan ketahanan budaya di Desa Batulawang 
melalui tiga generasi penari dan musisi yang telah berkontribusi pada perkembangan seni ini. 
1) Generasi Pertama (1918-1999) 

Penari Ronggeng: Nyai Rasmah, Nyai Wati, Nyai Hartinah, Nyai Rasmi, Nyai Astuti, Nyai Esih 
Nayaga: Abah Umbara, Abah Uha, Abah Mahpudin 
Sinden: Nyai Puspa 

2) Generasi Kedua (2000-2016) 
Penari Ronggeng: Epon, Titin, Hilda, Ida, Salsa, Heni 
Nayaga: Ewon, Daji, Etom, Iding, Yaya, Ikin, Badi, Eman, Kosim, Enceng 
Sinden: Aas 

3) Generasi Ketiga (2017-2025) 
Penari Ronggeng: Detin, Saras, Tati, Cunong, Ipit, Yeni, Eva, Indah, Wulan  
Nayaga: Hendra, Adeng, Etom, Iding, Devi,Yaya, Udin, Raco, Asep, Iwan, Opik,  
Sinden: Nengsih (Wawancara Dengan Kidemang, Pak Ewon Dan Ibu Titin 2025). 
 

1. Tarian Ronggeng Amen Di Masyarakat Desa Batulawang 
a. Unsur-Unsur Pelaku Seni Ronggeng Amen di Desa Batulawang yaitu : 

1) Ronggeng 
Ronggeng adalah seni tari yang berasal dari Jawa dan berkembang di Minangkabau, 

dibawa oleh para perantau Jawa. Di Jawa, Ronggeng biasanya dipentaskan dalam acara-
acara seperti khitanan dan pernikahan, melalui berbagai tahapan ritual yang melibatkan 
sesajen sebagai persembahan kepada Nyi Sri. Penari ronggeng berfungsi sebagai penyanyi 
yang melantunkan lagu-lagu, diiringi alat musik seperti gendang dan gamelan sederhana, 
dengan gerakan tari yang diselaraskan dengan melodi lagu (Hidayat et al., 2023). 

 

 
Gambar 1 Ronggeng Amen pada saat acara Ngabungbang 

Sumber : Dokumentasi Desa Batulawang 
 

2) Nayaga 
Para Nayaga, yang juga dikenal sebagai panjak, nayaga, atau pengrawit, memainkan 

peran penting dalam pertunjukan Tari Ronggeng Amen. Istilah "nayaga" berasal dari kata 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

111 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

"wiyaga," yang berarti meditasi, mencerminkan konsentrasi yang diperlukan saat menabuh 
gamelan untuk memberikan jiwa kepada gending yang dimainkan. Sebagai pengrawit, mereka 
dihadapkan pada tantangan kompleks, seperti menghafal ratusan notasi angka dan 
menyajikannya dengan baik, tanpa adanya notasi musik yang disediakan (E. Setiawan, 2020). 

Sebagian besar nayaga, sekitar 80%, berasal dari Desa Batulawang, menunjukkan 
bahwa kesenian tradisional ini masih dijaga oleh masyarakat lokal. Keterlibatan mereka dalam 
memainkan alat musik tradisional bukan hanya sekadar pekerjaan, tetapi juga bagian dari 
identitas dan warisan budaya yang diturunkan dari generasi ke generasi. Hal ini menciptakan 
rasa memiliki dan tanggung jawab yang kuat terhadap kesenian tersebut, serta memudahkan 
mereka untuk berlatih dan berpartisipasi dalam acara adat (Wawancara dengan Kidemang, 
2025). Nayaga terbagi dalam tiga periode: 
a) Periode Pertama (1918-1999): Abah Umbara, Abah Uha, Abah Mahpudin 
b) Periode Kedua (2000-2016): Ewon, Daji, Etom, Iding, Yaya, Ikin, Badi, Eman, Kosim, 

Eceng 
c) Periode Ketiga (2017–2025): Hendra, Adeng, Etom, Iding, Devi, Yaya, Udin, Raco, 

Asep, Iwan, Opik (Wawancara Dengan Kidemang, Pak Ewon Dan Ibu Titin 2025). 
 

 
Gambar 2 Nayaga Di Acara Nikahan Salah Satu Warga Batulawang 

Sumber : Dokumentasi Pemain Ronggeng 
 

3) Penari Ronggeng Amen 
Penari Ronggeng Amen di Desa Batulawang memainkan peran penting dalam 

pertunjukan seni tradisional ini, menggabungkan unsur fisik dan kognitif dalam setiap 
penampilan. Mereka memerlukan keterampilan seni dan ketangkasan fisik, sehingga sering 
disebut sebagai "atlet tampil." Proses kognitif yang diperlukan untuk menyinkronkan gerakan 
dengan waktu, musik, dan koordinasi dengan penari lainnya sangat krusial demi keberhasilan 
penampilan (Julianti Anugrah et al., 2023). 

Kelompok Ronggeng Amen di Batulawang terdiri dari sekitar 25 anggota, termasuk 
penari perempuan, nayaga (pengiring musik gamelan), serta pendukung lainnya seperti 
sinden dan pengatur acara. Jumlah anggota yang cukup banyak ini mencerminkan 
keterlibatan masyarakat dalam menjaga dan melestarikan kesenian tradisional (Wawancara 
dengan Pak Ewon, 2025). Penari Ronggeng Amen terbagi dalam tiga periode: 
a) Periode Pertama (1918-1999): Nyai Rasmah, Nyai Wati, Nyai Hartinah, Nyai Rasmi, Nyai 

Astuti, Nyai Esih 
b) Periode Kedua (2000-2016): Epon, Titin, Hilda, Ida, Salsa, Heni 
c) Periode Ketiga (2017–2025): Detin, Saras, Tati, Cunong, Ipit, Yeni, Eva, Indah, Wulan 

(Wawancara Dengan Kidemang, Pak Ewon Dan Ibu Titin, 2025). 
Meskipun seni pertunjukan Ronggeng Amen tidak sepopuler dahulu tradisi ini masih 

bertahan dan diadakan dalam konteks acara hajatan atau pernikahan, mencerminkan 
perubahan dalam pola apresiasi masyarakat terhadap seni pertunjukan tersebut (Wawancara 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  112 

dengan Ibu Epon, 2025). Dengan demikian, penari Ronggeng Amen tidak hanya berfungsi 
sebagai penghibur tetapi juga sebagai penjaga tradisi yang berharga dalam budaya lokal. 

 

 
Gambar 3 Penari Ronggeng Amen di acara nikahan Salah Satu warga Batulawang 

Sumber : Dokumentasi Pemain Ronggeng 
 

4) Kostum 
Kostum yang digunakan dalam pertunjukan Ronggeng Amen memiliki makna dan 

peran yang sangat penting dalam konteks budaya dan estetika kesenian tradisional. 
Umumnya, kostum terdiri dari kebaya dan selendang. Kebaya, sebagai pakaian tradisional 
perempuan Indonesia, mencerminkan keanggunan, kesopanan, dan identitas budaya yang 
mendalam. Penggunaan kebaya dalam pertunjukan bukan hanya sekadar pakaian, tetapi juga 
simbol penghormatan terhadap nilai-nilai adat yang diwariskan dari generasi ke generasi. Hal 
ini menunjukkan bahwa para pelaku seni tetap memegang teguh unsur-unsur budaya lokal 
(Wawancara dengan Kidemang, 2025). 

Selendang, meskipun sering dianggap sebagai pelengkap, juga berfungsi sebagai 
properti utama yang mendukung gerakan tari dan memperkuat ekspresi penari. Warna, motif, 
dan cara penggunaan selendang disesuaikan dengan konteks penampilan, melambangkan 
kelembutan, keanggunan, atau kekuatan (Wawancara dengan Kidemang, 2025). 

Pakaian yang dikenakan dalam pertunjukan Ronggeng Amen biasanya berwarna 
cerah dan mencolok, seperti merah, kuning, hijau, biru, dan ungu, yang membuat penampilan 
para penari terlihat meriah. Para penari mengenakan kebaya atau baju tradisional yang 
dipadukan dengan kain bermotif batik, serta aksesoris seperti selendang dan perhiasan untuk 
mempercantik penampilan. Warna-warni pakaian ini tidak hanya memperindah pertunjukan, 
tetapi juga menunjukkan semangat, keceriaan, dan kekayaan budaya yang menjadi ciri khas 
dari tarian Ronggeng Amen (Wawancara dengan Pak Daji, 2025). 

Dengan demikian, kostum dalam pertunjukan Ronggeng Amen berfungsi sebagai 
media penyampaian pesan budaya dan menjaga keberlanjutan identitas budaya lokal di 
tengah perkembangan zaman. 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

113 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

1918-2016                          2017-2025 
Gambar 4 Kostum atau Pakaian Penari Ronggeng Amen 

Sumber : Dokumentasi Dari Pemain Ronggeng Amen 
 

5) Lagu 
Lagu dalam pertunjukan Ronggeng Amen berfungsi sebagai ungkapan hati dan 

ekspresi manusia, menyampaikan perasaan, pengalaman hidup, nilai budaya, serta pesan 
moral kepada pendengarnya. Dengan perpaduan lirik dan melodi yang harmonis, lagu dapat 
menggugah emosi dan mempererat hubungan antar individu dalam suatu komunitas 
(Suryaningsih, 2021). 

Sinden memiliki peranan penting dalam kesenian tradisional Sunda, tidak hanya 
sebagai vokalis pengiring, tetapi juga sebagai penyampai nilai-nilai budaya melalui syair atau  
irik lagu yang dinyanyikannya. Beberapa agu yang sering dinyanyikan dalam Kesenian Tari 
Ronggeng Amen mencakup "Deungkleung," "Ayun Ambing," "Tari Badaya," "Daun Hiris," "Awi 
Ngarambat," dan "Mujaer Mundur." Lagu-lagu ini mendorong partisipasi aktif masyarakat 
untuk menari bersama, mencerminkan keterpaduan antara musik, tari, dan budaya lokal 
(Wawancara dengan Kidemang, 2025). 

Sinden Ronggeng Amen terbagi dalam tiga periode: 
a.   Periode Pertama (1918-1999): Nyai Puspa  
b.   Periode Kedua (2000-2016): Aas 
c.   Periode Ketiga (2017–2025): Nengsih 
 

 
Gambar 5 Sinden (Penyanyi Lagu) Tari Ronggeng Amen 

Sumber : Dokumentasi dari pemain ronggeng 
 

6) Musik Gamelan 
Musik gamelan adalah kumpulan instrumen tradisional Indonesia yang dimainkan 

dengan cara dipukul atau ditabuh, berasal dari kata "gamel" yang berarti menabuh. Gamelan 
telah digunakan di Jawa sejak tahun 326 saka (404 Masehi) dan menjadi bagian penting dari 
pertunjukan seni, termasuk pengiring dalam acara. Di Indonesia, setiap daerah memiliki 
karakteristik unik dalam penyajian gamelan, tetapi tetap merupakan bagian dari keluarga 
gamelan Jawa (Purwono, 2016). 

Dalam kesenian Ronggeng Amen, terdapat sembilan jenis alat musik gamelan yang 
digunakan, antara lain: 

a    Petik: Alat musik yang dipetik, seperti kecapi. 
b    Bonang: Instrumen berbentuk pot yang menghasilkan suara ceria.  
c    Saron: Terdiri dari bilah logam yang dipukul, dengan variasi nada. 
d    Peking: Mirip dengan saron, tetapi lebih kecil dan memiliki nada lebih tinggi. 
e    Derung: Menghasilkan suara bergetar untuk menambah kedalaman suara.  
f     Kecrek: Alat musik perkusi yang menandai ritme. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  114 

 
 

g    Goong: Gong besar yang menandai awal dan akhir komposisi. 
 

 
Gambar 6 Gamelan Ronggeng Amen 

Sumber : Dokumentasi Dari Desa Batulawang 
 

b. Pelaksanaan Pertunjukan Tari Ronggeng Amen Di Desa Batulawang 
1. Persiapan Pelaksanaan Pertunjukan Tari Ronggeng Amen  

a) Tempat 
Sebelum pertunjukan Ronggeng Amen dimulai, panitia dan warga setempat 

Mempersiapkan tempat dengan menata panggung untuk para nayaga yang akan 
memainkan gamelan. Area di bawah panggung dibiarkan luas untuk memberikan ruang 
bagi penari ronggeng yang akan berbaur dengan penonton dalam suasana meriah. Penari 
tidak hanya tampil sendiri, tetapi juga mengajak penonton untuk menari bersama, 
menciptakan semangat kebersamaan yang kuat dalam tradisi Ronggeng Amen 
(Wawancara dengan Kidemang). 

 

 
Gambar 7 Tempat Pertunjukan Ronggeng Amen 
Sumber : Dokumentasi Dari Sepuh Adat Sunda 

 
b) Alat Gamelan 

Sebelum pertunjukan dimulai, para nayaga dengan teliti menyiapkan alat gamelan, 
memeriksa setiap instrumen seperti gong, kenong, saron, dan bonang untuk memastikan 
semuanya dalam kondisi baik. Penataan alat dilakukan dengan cermat, memperhatikan 
jarak dan kenyamanan agar mudah  dijangkau, serta menjaga keselarasan visual di 
panggung. Proses ini mencerminkan rasa hormat terhadap seni dan tradisi yang 
diwariskan. Dengan penataan yang rapi dan kesiapan matang, para nayaga berharap 
pertunjukan dapat berjalan lancar, menghasilkan musik gamelan yang harmonis dan 
memberikan pengalaman budaya yang mendalam bagi penonton (Ramlan, 2017). 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

115 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

 
Gambar 8 Alat Gamelan 

Sumber : Dokumentasi Dari Desa Batulawang 
 

c) Sesaji atau sesajen 
Persembahan yang disajikan dalam konteks budaya dan spiritual sebagai 

ungkapan rasa syukur, penghormatan, atau permohonan kepada Tuhan, roh leluhur, atau 
entitas spiritual lainnya Setiap elemen dalam sesaji memiliki makna tersendiri, dan proses 
pembuatannya melibatkan ritual tertentu, termasuk doa dan harapan. Sesaji juga berfungsi 
sebagai pengikat sosial dalam komunitas, melibatkan partisipasi bersama dari anggota 
keluarga atau masyarakat. Dengan demikian, sesaji bukan hanya persembahan fisik, 
tetapi juga mencerminkan nilai-nilai budaya, spiritualitas, dan hubungan sosial yang 
mendalam dalam kehidupan masyarakat. 

 

  
Gambar 9 Sesaji 

Sumber : Dokumentasi dari salah satu tokoh kesenian 
 

Penyusunan sesaji (sesajen) yang lengkap merupakan bentuk penghormatan 
kepada leluhur dan permohonan untuk keselamatan serta kelancaran acara. Setiap 
elemen dalam sesaji mengandung makna simbolis yang mendalam, antara lain 
1) Kopi pahit dan manis : Melambangkan dualitas kehidupan, menggambarkan pahit dan 

manisnya perjalanan hidup. 
2) Susu putih : Melambangkan kesucian niat, sedangkan 
3) Air teh dan air putih : melambangkan ketenangan dan kejernihan batin. 
4) Telur ayam : Simbol kelahiran dan potensi baru, sementara 
5) Tumpeng : mencerminkan harapan akan kemakmuran. 
6) Kelapa dan pisang raja : Melambangkan kesuburan dan keberlanjutan. 
7) Bunga tujuh macam : Seperti kantil, mawar, ros, melati, kertas, cempaka, dan soka, 

melambangkan keindahan, kesucian, dan doa kepada alam gaib. 
8) Cermin dan selendang: Melambangkan refleksi diri, kekuatan spiritual, dan 

keseimbangan antara dunia lahir dan batin. 
Semua elemen ini bersatu menciptakan suasana sakral dalam setiap langkah 

pertunjukan. Sesaji tersebut diletakkan rapi di bawah panggung. Sebelum pertunjukan 
dimulai, salah satu doa yang dibacakan adalah "mantra sihir bumi," yang bertujuan 
melindungi diri dari gangguan selama pertunjukan (Wawancara dengan Kidemang 2025). 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  116 

Sesudah pembacaan doa selesai, kemudian sinden, nayaga dan para penari Ronggeng 
mempersiapkan dirinya untuk pertunjukan. 

 
2. Pelaksanaan Pertunjukan Tari Ronggeng Amen 

Pelaksanaan pertunjukan Tari Ronggeng Amen melibatkan proses perencanaan, 
koordinasi, dan pelaksanaan yang cermat untuk menyajikan acara seni yang menarik dan 
bermakna bagi audiens. Pertunjukan ini terdiri dari empat babak, di mana setiap babak 
dianggap sebagai kesatuan. Pada babak pertama, pesinden yang juga berperan sebagai 
penari menyanyikan lagu "Deungkleung," dengan fokus gerakan pada kaki. Babak kedua 
melanjutkan dengan lagu "Ayun Ambing," menggunakan pola gerakan yang sama. Pada 
babak ketiga, lagu-lagu "Badaya," "Daun Hiris," dan "Mujaer Mundur" dinyanyikan secara 
berurutan, di mana penari menggunakan selendang untuk berinteraksi dengan masyarakat. 
Setelah persiapan selesai, pertunjukan dimulai dengan susunan acara yang telah ditentukan, 
dimulai dari berbagai, dilanjutkan dengan tatalu, dan diakhiri dengan hiburan ibing ronggeng. 
Sambutan dari panitia sebagai perwakilan penyelenggara menunjukkan rasa hormat kepada 
tamu undangan dan menandai pembukaan resmi rangkaian acara hiburan yang sarat makna 
budaya (Julianti Anugrah et al., 2023). 

 

 
Gambar 10 Sambutan Kepada Tamu Undangan Dan Masyarakat 

Sumber : Dokumentasi Dari Sepuh Adat Sunda 
 

Di lanjut dengan Tatalu atau pemanasan berfungsi sebagai penanda bahwa 
pertunjukan akan segera dimulai. Setelah selesai berdandan, sinden atau ronggeng menuju 
tempat yang telah disiapkan. Momen tatalu berlanjut dengan pertunjukan ibing Ronggeng, di 
mana para nayaga membawakan lagu "Kawitan Naek Badaya," yang ditarikan secara rampak 
oleh seluruh penari ronggeng. Pertunjukan dilanjutkan dengan lagu "Dengkleung yang 
merupakan lagu wajib dalam setiap pertunjukan Ronggeng Amen dan dianggap penting oleh 
masyarakat (Ramlan, 2017). 

 

 
Gambar 11 Nayaga Tatalu 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

117 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

Sumber : Dokumentasi Dari Pemain Ronggeng 
 

Di lanjut juga Para Penari Ronggeng hadir untuk menyambut dan menghibur tamu 
undangan dalam perayaan. Setelah tari pembukaan, semua penari menari bersama, dengan 
satu penari di tengah membawa baki berisi soder atau selendang. Pertunjukan ini bertujuan 
untuk memberikan penghormatan kepada pemangku hajat, yang kemudian dipersilakan untuk 
menari diiringi lagu "Dengkleung." Setelah itu, tamu undangan atau penonton dipersilakan 
untuk bergabung dan menari bersama Penari Ronggeng (Ramlan, 2017). 

 

 
Gambar 12 Penonton Menari Bersama Penari Ronggeng 

Sumber : Dokumentasi Dari Desa Batulawang 
 

Gerakan Tari Ronggeng Amen memiliki makna "sarendek saigel," yang berarti 
babarengan, mencerminkan keharmonisan, keselarasan, dan kebersamaan dalam setiap 
gerakan tari. Gerakan yang kompak dan serempak menggambarkan nilai gotong royong serta 
kerja sama yang kuat dalam budaya masyarakat setempat. Dalam konteks ini, "sarendek 
saigel babarengan" menjadi simbol penting bahwa dalam kehidupan bermasyarakat, setiap 
individu perlu bergerak bersama, saling mendukung, dan menjaga keseimbangan demi 
menciptakan keharmonisan sosial (Wawancara  dengan Kidemang, 2025). 

 
3. Penutupan Pertunjukan Tari Ronggeng Amen 

Penutupan pertunjukan Tari Ronggeng Amen ditandai oleh aktivitas para pelaku seni 
yang menyelesaikan tahap akhir acara. Para penari mengganti busana pentas dengan 
pakaian non-panggung, menandakan berakhirnya peran mereka. Sementara itu, para nayaga 
membongkar dan menata kembali perangkat gamelan untuk menjaga kelestariannya, serta 
mencatat total pendapatan dari pertunjukan (Ramlan, 2017). 

Pada akhir pertunjukan, para penari melaksanakan gerakan penutup yang 
mengekspresikan rasa terima kasih kepada penonton, baik melalui gerakan maupun lisan, 
sering kali disertai musik tradisional. Mereka memberikan penghormatan kepada penonton 
dengan menunduk atau melipat tangan, dan terkadang melakukan interaksi singkat seperti 
berjabat tangan atau berjoget bersama, menciptakan momen kedekatan sosial (Wawancara 
dengan Pa Ewon 2025). 

Keesokan paginya, pencabutan sesaji dilakukan sebagai tanda berakhirnya prosesi 
sakral, menandakan selesainya kewajiban ritual dan pelepasan energi sakral. Kegiatan ini 
juga mencakup pembersihan area bekas pelaksanaan acara untuk mengembalikan kondisi 
lingkungan ke keadaan semula secara tertib (Wawancara dengan Kidemang 2025). 

 
c. Peran Tarian Ronggeng Amen Di Masyarakat Desa Batulawang Kota Banjar 

Tarian Ronggeng Amen memainkan peran penting dalam kehidupan masyarakat Desa 
Batulawang, tidak hanya sebagai bentuk seni ekspresif, tetapi juga sebagai alat untuk 
memperkuat identitas budaya, membangun rasa kebersamaan, serta melestarikan tradisi lokal 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  118 

yang telah diturunkan dari generasi ke generasi. Selain itu, tarian ini juga berkontribusi pada 
ketahanan budaya masyarakat, memastikan bahwa nilai-nilai dan warisan budaya tetap hidup di 
tengah perubahan zaman. Peranan Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang diantaranya : 
a) Hiburan: Tari Ronggeng Amen tidak hanya menyajikan kesenangan, tetapi juga memperkaya 

pengalaman budaya dan sosial. Pertunjukan ini sering diadakan dalam berbagai acara, 
seperti pernikahan dan perayaan, menciptakan suasana meriah dan interaksi antara penari 
dan penonton (Wawancara Dengan Pak Ewon, 2025). Selain itu, tarian ini juga berfungsi 
sebagai sarana pendidikan dan terapi, membantu individu mengekspresikan emosi dan 
mengatasi stres (Maryono, 2023). 

b) Ritual: Tari ini berperan penting dalam ritual syukuran, terutama terkait hasil panen karet. 
Pertunjukan Ronggeng Amen menjadi bagian dari upacara Ngaruat dan perayaan 
Ngabungbang, yang mencerminkan rasa syukur masyarakat kepada Tuhan dan leluhur 
(Praditaningtyas, 2015). 

c) Pelestarian Tradisi Lokal: Di tengah globalisasi, Tari Ronggeng Amen berfungsi untuk 
melindungi dan memperkuat identitas budaya lokal. Melalui pelestarian tradisi ini, masyarakat 
dapat menjaga warisan budaya yang berharga dan memastikan generasi mendatang dapat 
mewarisinya (T. Y. Sari, 2022; Karmadi, 2023). 

d) Peran Perempuan: Perempuan memiliki peran yang sangat penting dalam kesenian ini, 
sebagai penari utama dan penjaga budaya. Mereka menyampaikan nilai-nilai budaya kepada 
generasi berikutnya dan berkontribusi dalam kegiatan adat, yang merupakan bagian integral 
dari identitas masyarakat. Keterlibatan perempuan dalam seni juga mendukung kesetaraan 
gender dan keadilan sosial (Abidin, 2023; N. Setiawan, 2020). 

Secara keseluruhan, Tari Ronggeng Amen tidak hanya berfungsi sebagai bentuk 
ekspresi seni pertunjukan, tetapi juga merepresentasikan konstruksi makna sosial yang berkaitan 
dengan penghormatan, ungkapan rasa syukur, dan mekanisme pewarisan budaya di tengah 
masyarakat Desa Batulawang. Dalam perspektif antropologi budaya, tradisi ini dapat dipahami 
sebagai cultural performance yang menjadi medium pembentukan identitas kolektif dan sarana 
legitimasi nilai-nilai lokal, sebagaimana dikemukakan oleh Geertz (1973) bahwa praktik budaya 
merupakan sistem makna yang mengikat masyarakat melalui simbol-simbol yang disepakati. 
Keterlibatan aktif masyarakat dalam pelestarian Tari Ronggeng Amen menunjukkan adanya 
cultural resilience atau ketahanan budaya, yaitu kemampuan komunitas untuk mempertahankan, 
menyesuaikan, dan mentransmisikan tradisi di tengah perubahan sosial (Holling, 1973). Temuan 
ini sejalan dengan penelitian Koentjaraningrat (2009) serta studi kontemporer mengenai 
pelestarian seni tradisi yang menegaskan bahwa partisipasi komunitas merupakan faktor kunci 
dalam keberlanjutan warisan budaya takbenda. Oleh karena itu, keberlangsungan Tari Ronggeng 
Amen tidak hanya ditopang oleh nilai estetika seni, tetapi juga melalui peran sosial masyarakat 
sebagai agen pelestari yang memastikan agar tradisi tetap hidup, relevan, dan dapat diwariskan 
kepada generasi berikutnya. 

 
B. Upaya Pelestarian Ronggeng Amen Di Desa Batulawang Kota Banjar 

Tari Ronggeng Amen merupakan bagian dari khazanah warisan budaya takbenda yang 
memiliki signifikansi sosial, historis, dan identitas kultural bagi masyarakat pendukungnya. Sebagai 
bentuk ekspresi seni tradisi, tari ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga 
merepresentasikan sistem nilai, norma, serta pengetahuan lokal yang diwariskan secara turun-
temurun. Hal ini sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat (2009) bahwa kebudayaan merupakan 
keseluruhan sistem gagasan dan tindakan yang menjadi pedoman untuk kehidupan masyarakat. 
Dalam konteks antropologi budaya, tari tradisional seperti Ronggeng Amen berperan sebagai media 
artikulasi identitas kolektif dan penguatan kohesi sosial, sebagaimana ditegaskan oleh Smith (2006) 
dalam teori cultural heritage yang menempatkan warisan budaya sebagai elemen penting 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

119 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

pembentuk kesadaran sejarah suatu komunitas. Namun, di tengah dinamika globalisasi, berbagai 
bentuk seni tradisi menghadapi ancaman erosi budaya akibat perubahan pola konsumsi budaya 
masyarakat yang semakin modern dan komersial. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa 
modernisasi, migrasi, serta penetrasi budaya populer dapat menyebabkan melemahnya apresiasi 
generasi muda terhadap seni tradisi (Hobsbawm & Ranger, 2012; Widodo, 2018). Oleh karena itu, 
pelestarian Tari Ronggeng Amen membutuhkan strategi yang komprehensif melalui kolaborasi 
masyarakat, pemerintah, dan lembaga budaya untuk memastikan keberlanjutan transfer 
pengetahuan dan reproduksi nilai-nilai budaya. Keterlibatan aktif masyarakat dalam pengelolaan, 
pertunjukan, hingga promosi budaya terbukti menjadi faktor kunci dalam menjaga relevansi dan 
keberlangsungan warisan budaya lokal (BidingeMaitir, 2020; UNESCO, 2003). 

Upaya pelestarian Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang melibatkan berbagai inisiatif 
yang dilakukan oleh masyarakat, pemerintah desa, dan pemerintah kota. Adapun Upaya pelestarian 
Ronggeng Amen dapat di jelaskan sebagai berikut : 

Pertama, upaya pemerintah desa terus melanjutkan pelestarian budaya melalui berbagai 
kegiatan yang mendukung masyarakat. yaitu tradisi Ngabungbang, yang berfungsi sebagai simbol 
ketahanan budaya dan menjaga warisan budaya. Tradisi ini telah mengalami perubahan dari 
kegiatan individual menjadi acara yang lebih terstruktur, dengan fokus pada peningkatan kualitas diri 
dan pelestarian lingkungan. Pertunjukan Tari Ronggeng Amen menjadi puncak acara dalam 
Ngabungbang, memperkuat identitas budaya dan menciptakan suasana kebersamaan di 
masyarakat (Sondarika, 2014). 

Selain Ngabungbang, tradisi Ngaruat juga berperan penting dalam pelestarian budaya. 
Ngaruat merupakan ungkapan rasa syukur kepada Tuhan dan upaya untuk menolak bala, yang 
melibatkan serangkaian prosesi ritual. Kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai pelestarian 
budaya, tetapi juga memperkuat solidaritas sosial di antara anggota masyarakat. Dalam 
pelaksanaannya, pertunjukan Ronggeng Amen sering disajikan sebagai hiburan, menambah 
kekayaan budaya dan menjadi simbol ketahanan budaya masyarakat (Haryanti, 2018). 

Pemerintah Desa Batulawang juga aktif dalam mendukung pelestarian Tari Ronggeng Amen 
melalui pembinaan kesenian dan program edukasi untuk generasi muda. Pertunjukan tari ini secara 
rutin dipentaskan dalam berbagai momen penting, seperti peringatan ulang tahun desa dan Hari 
Kemerdekaan, sebagai bukti komitmen pemerintah dalam menjaga budaya lokal. Kerjasama antara 
pemerintah desa, tokoh seni, dan masyarakat semakin diperkuat untuk memastikan keberlanjutan 
tradisi ini di masa depan (Wawancara dengan Pak Dadan, 2025). 

Pelestarian Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang secara keseluruhan merefleksikan 
komitmen kolektif masyarakat dalam mempertahankan identitas budaya lokal sebagai bagian dari 
warisan tradisi yang bersifat lintas generasi. Upaya pelestarian ini tidak hanya menunjukkan 
kesadaran masyarakat terhadap fungsi seni sebagai penanda identitas sosial, tetapi juga sejalan 
dengan pandangan teoritis mengenai preservasi budaya, sebagaimana dijelaskan oleh Smith (2006) 
dalam heritage theory, bahwa praktik budaya bertahan karena adanya proses negosiasi sosial dan 
kesadaran komunitas untuk mereproduksi nilai-nilai warisan. Dalam konteks ini, kebertahanan Tari 
Ronggeng Amen memperlihatkan proses cultural resilience, yaitu kemampuan suatu komunitas 
untuk mempertahankan praktik seni tradisional di tengah tekanan modernisasi, globalisasi, dan 
perubahan sosio-ekonomi. Temuan ini sejalan pula dengan penelitian-penelitian terdahulu—
misalnya studi oleh Kartomi (2019) dan Lono (2012)—yang menunjukkan bahwa keberlanjutan 
kesenian tradisional sangat dipengaruhi oleh partisipasi masyarakat, regenerasi pelaku seni, serta 
dukungan institusional melalui ruang-ruang pertunjukan dan kegiatan adat. Dengan demikian, 
pelestarian Tari Ronggeng Amen bukan hanya kegiatan mempertahankan bentuk artistik, tetapi 
merupakan wujud penguatan identitas budaya yang terus dinegosiasi dan direkontekstualisasi 
sesuai dinamika sosial masyarakat Batulawang. Upaya ini tidak hanya berdampak positif pada 
kehidupan sosial dan ekonomi, tetapi juga memberikan ruang bagi generasi muda untuk belajar dan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  120 

berpartisipasi dalam kegiatan budaya, sehingga warisan budaya ini dapat terus hidup dan 
berkembang (Wawancara dengan Kidemang, 2025). 

Kedua, upaya pemerintah kota dalam merayakan ulang tahun Kota Banjar pada tanggal 21 
Februari mencakup pertunjukan Tari Ronggeng Amen yang dipentaskan di lapang bakti. Pertunjukan 
ini tidak hanya bertujuan menghibur masyarakat, tetapi juga meningkatkan kesadaran akan 
pentingnya pelestarian budaya lokal. Pementasan suatu karya tari tradisional tidak hanya berfungsi 
sebagai sarana hiburan, tetapi juga sebagai medium edukatif yang memungkinkan masyarakat 
memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif mengenai nilai-nilai filosofis, historis, dan sosial 
budaya yang terkandung di dalamnya. Representasi visual dan performatif dalam pertunjukan tari 
terbukti efektif dalam membangun kesadaran budaya, sebagaimana ditegaskan oleh teori cultural 
performance dari Schechner (2013) yang menyatakan bahwa praktik pertunjukan mampu 
mereproduksi, mentransmisikan, dan menegosiasikan identitas budaya dalam konteks sosial yang 
lebih luas. Temuan ini diperkuat oleh berbagai penelitian terdahulu yang menunjukkan bahwa 
eksposur publik terhadap seni pertunjukan tradisional berkontribusi signifikan terhadap peningkatan 
apresiasi masyarakat dan memperluas keterlibatan mereka dalam pelestarian budaya lokal (Misra, 
2018; Priyanto & Lestari, 2020). Oleh karena itu, pementasan tari bukan sekadar aktivitas estetis, 
tetapi merupakan strategi kebudayaan yang mampu menggerakkan partisipasi masyarakat secara 
lebih aktif dalam menjaga keberlanjutan warisan budaya, terutama melalui peningkatan 
pengetahuan, sikap positif, serta keterlibatan langsung dalam aktivitas preservasi. Dengan demikian, 
keberlanjutan tradisi tari tradisional tidak hanya bergantung pada komunitas pemilik budaya, tetapi 
juga pada konstruksi kesadaran kolektif masyarakat yang dibangun melalui praktik pertunjukan yang 
terstruktur dan berkelanjutan. Dukungan dalam bentuk pendanaan dan promosi sangat penting 
untuk memastikan keberlanjutan kegiatan ini, sehingga tradisi yang kaya akan nilai sejarah dan 
budaya dapat terus hidup dan memberikan dampak positif bagi kesejahteraan masyarakat setempat 
(Wawancara dengan Bapak Tatang, 2025). 

Tari Ronggeng Amen tidak hanya diposisikan sebagai bentuk ekspresi estetis, tetapi juga 
sebagai media edukatif yang berkontribusi terhadap pengembangan kompetensi seni peserta didik. 
Melalui proses pembelajaran dan praktik tari, kegiatan ini berfungsi meningkatkan keterampilan 
motorik, kreativitas, serta pemahaman teknis terhadap unsur‐unsur koreografi. Sejalan dengan teori 
pendidikan seni yang menekankan integrasi antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik (Efland, 
2002), keterlibatan peserta dalam Tari Ronggeng Amen memungkinkan terbentuknya pengalaman 
belajar yang holistik. Selain itu, praktik pelestarian seni tradisional ini turut menumbuhkan rasa cinta 
dan kebanggaan terhadap budaya lokal, sebagaimana dipaparkan dalam konsep cultural identity 
oleh Hall (1997) yang menegaskan bahwa peserta didik membangun identitas budaya melalui 
interaksi langsung dengan warisan budaya mereka. Temuan penelitian lain terkait pendidikan seni 
tradisional (misalnya, penelitian Sedyawati, 2014; Hadi, 2017) juga menunjukkan bahwa keterlibatan 
aktif dalam tari daerah mampu memperkuat apresiasi budaya serta meningkatkan kesadaran akan 
pentingnya pelestarian nilai-nilai lokal. Dengan demikian, kegiatan pembelajaran Tari Ronggeng 
Amen memiliki relevansi pedagogis dan kultural yang signifikan dalam memperkuat kompetensi seni 
sekaligus memperkuat identitas budaya pada generasi muda. Selain itu, pertunjukan ini dapat 
menjadi media memperkenalkan Tari Ronggeng Amen kepada wisatawan, menarik perhatian 
pengunjung untuk datang ke Desa Batulawang. Dengan demikian, pelestarian tari ini bukan hanya 
tanggung jawab pemerintah, tetapi juga melibatkan seluruh lapisan masyarakat. Kerjasama yang 
baik diharapkan dapat menciptakan lingkungan yang mendukung keberlangsungan budaya lokal, 
sehingga tari ini dapat terus dipentaskan dan diingat oleh generasi yang akan datang (Wawancara 
dengan Pak Tatang, 2025). 

Ketiga, upaya tokoh kesenian dalam pelestarian Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang 
dilakukan melalui pendirian Sanggar Seni Mustika Rahayu, yang didukung oleh pemerintah desa 
dan kota. Sanggar ini berfungsi sebagai ruang untuk melestarikan dan meregenerasi kesenian 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

121 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

tradisional, khususnya tari Ronggeng Amen, agar tetap relevan di era modern. Para seniman di 
sanggar aktif mentransfer nilai-nilai budaya kepada generasi muda, terutama siswa sekolah dasar, 
melalui pembelajaran dan latihan rutin. Selain sebagai tempat pembinaan seni, sanggar ini juga 
menjadi simbol perlawanan terhadap hilangnya identitas budaya lokal (Wawancara dengan Pak 
Ewon, 2025). Latihan di sanggar seni ini dilaksanakan secara rutin pada hari libur, sehingga tidak 
mengganggu aktivitas belajar siswa. Bimbingan dari tokoh kesenian  setempat, seperti Bapak Yanto, 
membantu membangun karakter, kedisiplinan, dan cinta terhadap budaya lokal sejak usia dini. 
Pelestarian Tari Ronggeng Amen merupakan tanggung jawab bersama antara masyarakat, pelaku 
seni, dan pemerintah, yang melambangkan identitas budaya yang perlu dilestarikan. Inisiatif seperti 
Sanggar Seni Mustika Rahayu, dengan adanya upaya ini memperkuat solidaritas sosial dan 
memberikan dampak positif pada kehidupan sosial dan ekonomi, serta melibatkan generasi muda 
dalam menjaga warisan budaya untuk masa depan sebagai bentuk ketahanan budaya yang 
berkelanjutan (Wawancara dengan Pak Ewon, 2025). 
 
KESIMPULAN  

Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang berperan sebagai simbol ketahanan budaya yang 
mencerminkan identitas dan tradisi masyarakat setempat. Melalui pertunjukan ini, nilai-nilai budaya dan 
sosial dipertahankan dan diwariskan, memperkuat rasa kebersamaan dan kebanggaan. Selain berfungsi 
dalam ritual dan upacara adat, tari ini juga mengalami transformasi yang mencerminkan perubahan  
zaman yaitu sebagai hiburan, dan tetap menjaga esensinya. Dengan melibatkan generasi muda dalam 
pelatihan dan pertunjukan, Tari Ronggeng Amen memastikan kelestarian tradisi dan memperkuat 
persatuan di antara masyarakat. Secara keseluruhan, tari ini menjadi representasi penting dari ketahanan 
budaya di Desa Batulawang. 

Pelestarian  kesenian Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang melibatkan kerjasama antara 
masyarakat, pelaku seni, dan pemerintah. Tradisi Ngabungbang dan Ngaruat berfungsi sebagai simbol 
ketahanan budaya, dengan Ngabungbang menekankan peningkatan kualitas diri dan pelestarian  
lingkungan.  Selain  itu,  Ronggeng  Amen  juga  berperan  dalam  pernikahan  sebagai hiburan dan simbol 
harapan. Upaya pelestarian dilakukan melalui Sanggar Seni Mustika Rahayu, yang didirikan untuk 
mentransfer nilai budaya kepada generasi muda. Dukungan pemerintah dalam pelatihan dan program 
edukasi memperkuat kesadaran akan pentingnya pelestarian budaya lokal. Melibatkan seluruh lapisan 
masyarakat, diharapkan Tari Ronggeng Amen dapat terus dilestarikan sebagai simbol ketahanan budaya 
yang mencerminkan identitas dan kearifan lokal, serta memberikan dampak positif bagi kesejahteraan 
masyarakat di tengah modernisasi. 

Pelestarian Tari Ronggeng Amen di Desa Batulawang merupakan tanggung jawab bersama 
antara masyarakat, pelaku seni, dan pemerintah, karena tari ini melambangkan identitas budaya yang 
perlu dijaga. Inisiatif seperti Sanggar Seni Mustika Rahayu dan dukungan pemerintah mendorong 
partisipasi masyarakat, sementara kegiatan ritual seperti Ngabungbang dan Ngaruat memperkuat 
solidaritas sosial. Upaya pelestarian ini memberikan dampak positif pada kehidupan sosial dan ekonomi 
serta melibatkan generasi muda. Kerja sama semua pihak sangat penting untuk menjaga warisan budaya 
dan memastikan manfaat yang berkelanjutan. 

 
REKOMENDASI 

Penelitian memberikan rekomendasi terkait Peran Tari Ronggeng Amen Sebagai Simbol 
Ketahanan Budaya Di Desa Batulawang, Kecamatan Pataruman, Kota Banjar yang dapat di 
implementasikan yaitu mengadakan program pelatihan berkelanjutan bagi generasi muda agar 
mereka dapat memahami dan menguasai teknik serta makna tari ini, serta mendorong pemerintah 
daerah untuk lebih aktif mendukung kegiatan seni dan budaya melalui dana dan promosi. Selain itu, 
penting untuk mengintegrasikan kesenian ke dalam kurikulum pendidikan di sekolah-sekolah lokal, 
menyelenggarakan festival budaya yang menampilkan kesenian ini, melakukan dokumentasi yang 
baik, mendorong inovasi dalam pertunjukan, dan meningkatkan keterlibatan masyarakat dalam 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  122 

setiap aspek pelestarian. Diharapkan Tari Ronggeng Amen dapat terus dilestarikan sebagai bagian 
dari ketahanan budaya, serta memberikan dampak positif bagi kesejahteraan dan keharmonisan 
sosial di tengah arus modernisasi. Bagi masyarakat Desa Batulawang selalu menghargai dan 
melestarikan Tari Ronggeng Amen sebagai warisan budaya yang berharga, tari ini dapat terus 
dilestarikan dan menjadi kebanggaan masyarakat dan seni ini tidak hanya dapat bertahan, tetapi 
juga berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman. 

 
UCAPAN TERIMAKASIH 

Secara khusus, penulis mengucapkan terima kasih kepada dosen pembimbing yang telah 
dengan sabar meluangkan waktu, tenaga, dan perhatian dalam mendampingi penulis selama proses 
penulisan jurnal ini. Penulis juga berterima kasih kepada para narasumber yang telah memberikan 
kesempatan untuk melakukan penelitian. Penulis sangat mengharapkan masukan, kritik, dan saran 
yang konstruktif untuk perbaikan dan penyempurnaan jurnal ini, mengingat masih banyak kekurangan 
yang ada. Meskipun penulis menghadapi berbagai kesulitan dalam penyusunan jurnal ini, puji syukur 
semuanya dapat diselesaikan dengan baik. 
 
DAFTAR PUSTAKA  
Abidin, N. (2023). Peran Perempuan dalam Kesenian Tradisional. Jurnal Kesenian dan Budaya, 

12(1), 45-60. 
Adolph, R. (2016). Sejarah Kerajaan Pananjung dan Perkembangan Seni Ronggeng. Jurnal Sejarah 

dan Budaya, 8(2), 123-135. 
Apriani, N. D. P., Sondarika, W., & Sudarto, S. (2025). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Kesenian Beluk di 

Kampung Adat Kuta Kecamatan Tambaksari Kabupaten Ciamis. Jurnal Artefak, 12(1), 159-
174. http://dx.doi.org/10.25157/ja.v12i1.18112 

Berkes, F., & Folke, C. (1998). Linking social and ecological systems: Management practices and 
social mechanisms for building resilience. Cambridge University Press 

BidingeMaitir. (2020). Upaya Pelestarian Budaya di Era Modern. Jurnal Pelestarian Budaya, 5(3), 78-
90. 

Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-
Hall. 

Creswell, J. W. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches 
(3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Denzin, N. K. (2011). The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological Methods. New 
Brunswick, NJ: Aldine Transaction. 

Fitiriasari, R. (2019). Tantangan Kesenian Tradisional di Era Globalisasi. Jurnal Seni dan Budaya, 
10(4), 201-215. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 
Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. Stanford 

University Press. 
Hadi, S. (2016). Seni pertunjukan dan konteks budaya: Analisis fungsi sosial seni dalam masyarakat 

Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Budaya. 
Haryanti, S. (2018). Tradisi Ngaruat dan Pelestarian Budaya. Jurnal Tradisi dan Kearifan Lokal, 6(1), 

34-50. 
Hidayat, A., Setiawan, E., & Ramlan, M. (2023). Unsur-Unsur dalam Pertunjukan Ronggeng. Jurnal 

Seni Pertunjukan, 9(2), 112-125. 
Hobsbawm, E. (2012). The invention of tradition. Cambridge University Press. (Karya asli diterbitkan 

1983) 
Jasmine, R. (2014). Studi tentang konsep kebudayaan dalam perspektif antropologi Indonesia. 

Jakarta: Penerbit Nusantara. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Article history: Submit 2025-09-06 | Accepted 2026-01-20 | Published 2026-02-25 

 

123 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  

Julianti Anugrah, D., & Ramlan, M. (2023). Pelaksanaan Pertunjukan Tari Ronggeng Amen. Jurnal 
Seni dan Budaya, 11(2), 99-115. 

Karmadi, T. (2023). Pelestarian Tradisi Lokal di Tengah Globalisasi. Jurnal Kearifan Lokal, 4(2), 88- 
102. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 
Kusmayadi, Y., & Sudarto, S. (2024). Mabokuy Sebagai Wujud Kesadaran Ecoliteracy Masyarakat 

Purwaraja–Rajadesa. Jurnal Artefak, 11(1), 115-128. 
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v11i1.14135 

Lestari, R. (2020). Inovasi pertunjukan seni tradisional dalam era digital: Studi pada keterlibatan 
generasi muda. Jurnal Budaya Nusantara, 12(2), 145–160. 

Lisgiyanti, A., & Sondarika, R. (2019). Upacara Ngabungbang dan Kesenian Tradisional. Jurnal 
Budaya dan Tradisi, 3(1), 56-70. 

Mantri, D. (2014). Dukungan Pemerintah dalam Pelestarian Kesenian Tradisional. Jurnal Kebijakan 
Budaya, 2(3), 45-60. 

Manurung, R., & Rezasyah, A. (2021). Sejarah dan Perkembangan Tari Ronggeng. Jurnal Sejarah 
dan Kesenian, 5(2), 67-80. 

Maryono, S. (2023). Kesenian sebagai Sarana Pendidikan dan Terapi. Jurnal Pendidikan dan 
Kesenian, 8(1), 22-35. 

Munsyid, M., & Sudarto, S. (2024). Peran Nyangku dalam Membangun Kohesi Sosial di Kalangan 
Masyarakat Panjalu. JKDB: Jurnal Konservasi dan Budaya, 1(2), 143-154. 
https://ojs.unigal.ac.id/index.php/jkdb/article/view/4743 

Nababan, R. A. (2021). Revitalisasi seni tradisi sebagai penguatan identitas lokal: Perspektif 
antropologi budaya. Jurnal Kebudayaan dan Masyarakat, 12(2), 145–160. 

Nafilah, M. A., Ramdani, D., & Sudarto, S. (2025). Preserving Cultural Narratives Through Aros 
Woven Fabric Crafts and the Philosophical Meaning of Their Motifs: A Case Study of the 
Baduy Indigenous Community. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 127-
147. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5454 

Nilmasari, T. (2014). Kesadaran Masyarakat dalam Melestarikan Budaya Lokal. Jurnal Sosial dan 
Budaya, 9(2), 101-115. 

Nuraini, S., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Sedekah Kupat: The Socio-Cultural Representation 
and Solidarity of the Wanareja Community, Cilacap. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa 
Pendidikan Sejarah, 1(3), 383-401. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i3.5569 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and Practice 
(4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Prabandari, S., & Kurniawan, B. (2023). Tradisi dan identitas: Peran kesenian lokal dalam membentuk 
kohesi sosial masyarakat pedesaan. Jurnal Sosiologi Nusantara, 8(1), 33–47. 

Prabowo, A. (2021). Media digital dan revitalisasi seni pertunjukan: Transformasi audiens pada era 
milenial. Jurnal Seni dan Masyarakat, 8(1), 33–47. 

Praditaningtyas, A. (2015). Ritual Syukuran dalam Kesenian Tradisional. Jurnal Tradisi dan Ritual, 
7(1), 40-55. 

Purwono, S. (2016). Musik Gamelan dalam Kesenian Tradisional. Jurnal Musik dan Budaya, 4(2), 75-
90. 

Ramdani, D., & Sudarto, S. (2025). The Philosophical Meaning of Bamboo in Mabokuy Art and 
Ecoliteracy Purwaraja Community – Rajadesa. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan 
Sejarah, 1(1), 110 – 126. https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5409 

Ramlan, M. (2017). Persiapan dan Pelaksanaan Pertunjukan Seni. Jurnal Seni Pertunjukan, 6(3), 
120-135. 

Ratna Sari, D. (2024). Nilai Filosofis dalam Kesenian Tradisional. Jurnal Budaya dan Kearifan Lokal, 
5(1), 30-45. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J-KIP (Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan) Vol. 7, No. 1, Februari 2026, pp. 106-124 
e-ISSN 2722-6069 

 : http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v7i1.21309  

 

 Lisensi Creative Commons Atribusi-BerbagiSerupa 4. 0 Internasional.  124 

Saputra, D. (2024). Ronggeng Amen sebagai simbol ketahanan budaya masyarakat: Analisis makna 
dan fungsi. Jurnal Humaniora Indonesia, 15(1), 22–35. 

Sedyawati, E. (2006). Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, dan Sejarah. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada. 

Setiaji, D. (2024). Seni hubungannya dalam berbagai sudut pandang. Edu Publisher. 
Smith, L. (2006). Uses of Heritage. London: Routledge. 
Smith, L. (2016). Cultural performance and social cohesion: Rethinking local identity. International 

Journal of Cultural Studies, 19(4), 389–404. 
Sondarika, R. (2014). Ketahanan Budaya di Era Modern. Jurnal Budaya dan Masyarakat, 2(2), 55- 

70. 
Spradley, J. P. (1980). Participant Observation. New York, NY: Holt, Rinehart and Winston. 
Sudarta, A. (2022). Pendekatan Holistik dalam Penelitian Kesenian. Jurnal Penelitian Kesenian, 3(1), 

15-30. 
Sudarto, S., Nurholis, E., & Brata, Y. R. (2024). Potensi Sintren Sebagai Sumber Nilai dan Spiritual 

Masyarakat Petani Patimuan. Jurnal Artefak, 11(2), 229-244. 
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v11i2.16437 

Sudirana, R. (2019). Ancaman terhadap Kesenian Tradisional. Jurnal Kesenian dan Budaya, 8(4), 
200-215. 

Suryaningsih, L. (2021). Lagu dalam Kesenian Tradisional. Jurnal Musik dan Budaya, 7(2), 90-105. 
Sutrisno, B., & Hadi, S. (2017). Kebijakan Kebudayaan dan Implikasinya terhadap Keberlanjutan Seni 

Tradisional di Indonesia. Jurnal Penelitian Budaya, 9(1), 33–48. 
Taylor, C. (1994). Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition. Princeton: Princeton 

University Press. 
Ummah, N. (2019). Inovasi dalam Penyajian Kesenian Tradisional. Jurnal Kesenian dan Inovasi, 4(1), 

50-65. 
Varanida, I. (2018). Keberagaman budaya Indonesia dalam perspektif kearifan lokal. Jurnal 

Kebudayaan Nusantara, 7(1), 21–30. 
Wicaksono, R. (2020). Dinamika Pelestarian Seni Pertunjukan Lokal di Tengah Transformasi Budaya. 

Jurnal Antropologi Indonesia, 41(2), 157–170. 
 
Wawancara : 
Dadan Muhamad Hamdani, 32 Tahun. Kaur Perencanaan dan Salah Satu Tokoh Masyarakat Dusun 

Pagerbatu. Wawancara Langsung, 27 Februari 2025 
Ewon, 53 Tahun. Ketua RT 023 Dusun Pagerbatu Desa Batulawang Dan Salah Satu Tokoh 

Kesenian, Wawancara Langsung. 4 Mei 2025. 
Daji Suryadi, 53 Tahun. Dan Salah Satu Tokoh Kesenian Di Desa Batulawang Wawancara Langsung. 

4 Mei 2025. 
Dede Titin, 30 Tahun. Penari Ronggeng Amen Di Desa Batulawang Wawancara Langsung. 4 Juni 

2025. 
Epon, 40 Tahun. Penari Ronggeng Amen Di Desa Batulawang Wawancara Langsung. 4 Juni 2025. 
Ki Demang Wangsafyudin, 50 Tahun. Sesepuh Adat Sunda Desa Batulawang Wawancara Langsung. 

2 April 2025. 
Tatang Heryanto (Tato). 56 Tahun. Kepala Bidang Kebudayaan Kota Banjar Wawancara Langsung. 

26 Mei 2025. 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

